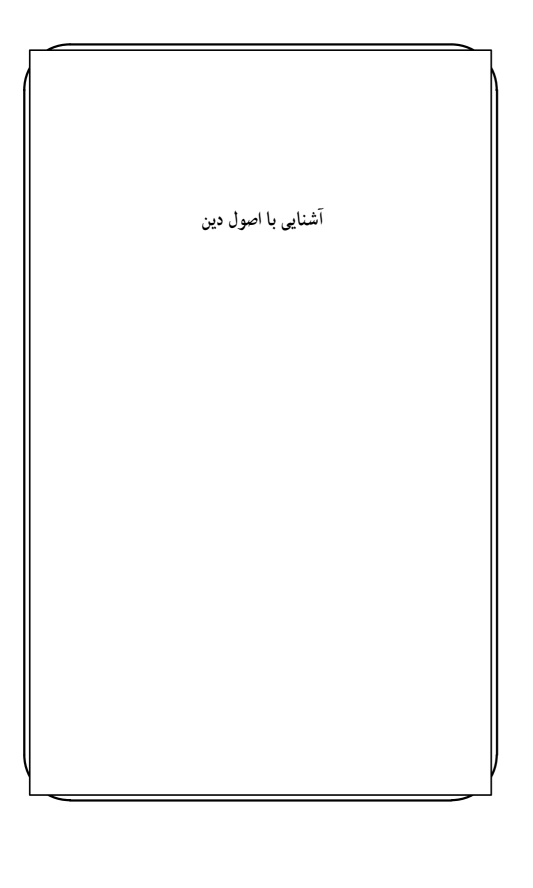
"نومسح لميائل

مطابق ما فقائری سے نیماند تعظمی حاج شیخ حیں وحید حراسا حضرت نیماند تعظمی حاج شیخ حیں وحید حراسا دم طلته



# تذكّر:

- ترجمهٔ آیات و روایات ذکر شده در پاورقی و همچنین مشخصات کتب توسط ناشر انجام گرفته است.
- در مواردی که بخشی از آیه و یا روایت در متن وجود دارد، شمارهٔ آیه و نشانی روایت و ترجمهٔ همان بخش در پاورقی آورده شده است.
- سعی شده است مأخذ اوّل مطابق با متن بوده و دیگر مآخذ قریب به مضمون و یا مشتمل بر بعضی از فقرات باشد.

ناشر

# فهرست مطالب

| ٩  | پیش گفتار                                    |
|----|----------------------------------------------|
| 11 | مقدمات و رود به اصول دین                     |
| 11 | ١ ـ لزوم تحصيل معرفت                         |
| 11 | ۲ ـ نیاز انسان به دین حقّ                    |
| ١٢ | ۳۔اثر دین در زندگی شخصی                      |
| ١٣ | ۴_اثر دین در زندگی اجتماعی                   |
| ١۴ | ۵۔شرف علم به اصول دین                        |
| 18 | ۶_شرط رسیدن به معرفت و ایمان به خداوند متعال |
| ١٧ | راه رسیدن به ایمان به خدا                    |
| ٣٣ | توحيد                                        |
|    | عـدل                                         |
| ۴۵ | نبوّت                                        |
| ۴۵ | نبوّت عامّه                                  |
| ۵۱ | خصايص پيغمبر                                 |
| ۵۱ | الف. عصمت                                    |
| ۸۲ | *****                                        |

| ۵۶  | نبوّت خاصّه                      |
|-----|----------------------------------|
| ۵۶  | ١ ـعجز بشر از آوردن همانند قرآن  |
| ۵۸  | ٢ ـ هدايت قراَن                  |
| ۶٠  | برخى از اعتقادات يهوديان         |
| ۶۴  | برخى از اعتقادات اختصاصى مسيحيان |
| ٧٠  | ۳۔خبرهای غیبی قرآن               |
| v۲  | ۴_احاطه به اسرار خلقت            |
| ٧٣  | ۵_جاذبهٔ قرآن۵                   |
| ٧٤  | ۶_عدم اختلاف در قرآن             |
| ٧٤  | ۷_ تربیت عینی و عملی قرآن        |
| ۸۴  | اشعهای از آفتاب حیات آن حضرت آ   |
| 9V  | معاد                             |
| 9V  | دليل عقلي                        |
| 99  | دليل نقلى                        |
|     | امامتا                           |
| 1.1 | الف: حكومت عقل                   |
| 1.4 | ب: حكومت قرآن                    |
| 1.4 | اً يهٔ اوّل                      |
| 1.4 | آيهٔ دوم                         |
| ١٠۵ | آيهٔ سوم                         |
|     | ج: حكومت سنّت                    |
| 114 | حديث اوّل                        |
| 114 | حديث دوم                         |
| 114 | '                                |

فهرست مطالب

| 119 | اصلاح امر                             |
|-----|---------------------------------------|
| 17• | اصلاح امر                             |
|     | خلافتخلافت                            |
| 179 | حديث سوم                              |
| 184 | حديث چهارم                            |
| 189 | حديث پنجم                             |
| 14  | حديث ششم                              |
| 147 | ائمَّةُ اثناعشر للهِمِّلا             |
| 180 | امام زمان عك                          |
| 180 | دليل عقلي                             |
| 197 | دلیل نقلی                             |
| 1v1 | خصوصیات حضرت مهدی ﷺ                   |
| 1VA | طول عمر أن حضرت الله                  |
| 179 | معجزاتی از حضرت مهدی الثلا            |
| بت  | راه بهرهمند شدن از آن حضرت در زمان غی |
| 140 | فروع دين                              |
| ١٨٥ | الف:نماز                              |
| 197 | ب: زكات                               |
| ۲۰۶ | الف: تعبُّد در دين                    |
| Y•V | <b>ں:</b> لزوم تقلید از علمای دین     |

# الحمدلله رب العالمين و صلّى الله على سيدنا محمّد وآله الطاهرين ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين

# پیش گفتار

این رساله در فروع دین است، ولی این مختصر به ملاحظهٔ آشنایی با اصول دین نوشته شده است؛ و چنان که نور مراتبی دارد و نور آفتاب و شمع هر دو از مراتب حقیقبِ نور است، معرفت به اصول دینِ مبین اسلام هم مراتبی دارد، و این مختصر شمعی است برای پویندگان این راه در حد آشنایی با اصول دین، نه در حد تحقیق عمیق.

در این مختصر از نظر عقلی ، به وجوهی استدلال شده است که مبتنی بر مقدّمات سهل تر باشد، و از نظر نقلی ، به منقولاتی استناد شده که در کتب حدیث عامّه و خاصّه و تواریخ معروف آمده است، و اخبار به آنها هر چند ناقل ثقه یا آنچه که نقل شده مورد و ثوق بوده مستند به مأخذِ نقل است.

و استضائه از انوار آیات و روایات در مبانی دین به این جهت است که کتاب و سنّت، بیدار کنندهٔ فطرت و مشتمل بر دقیق ترین قواعد حکمت است.

و در ترجمهٔ روایات، خلاصه و مضمون قریب به مدلول حدیث آورده شده است، و به جهت مراعات جنبهٔ عمومی، از بیان بعضی نکات فنی صرفنظر شده، و به ملاحظهٔ اختصار، تمام جهات مربوط به مطالب طرح نشده است.

#### مقدمات ورود به اصول دین

قبل از شروع دربيان اين اصول، توجّه به چند مطلب لازم است.

# ١ ـ لزوم تحصيل معرفت

احتمال وجود مبدأ و معاد، مستلزم لزوم جستجو و تحصیل معرفت دینی است، زیرا اگر جهان خالقی علیم و حکیم داشته باشد، و مرگ پایان زندگی انسان نباشد، و خالق انسان از خلقت او هدفی داشته و برای او برنامه ای مقرّر کرده، و تخلّف از آن موجب شقاوت ابدی باشد، جبلّت و فطرت آدمی ایجاب می کند که به این احتمال موجب شقاوت ابدی باشد به حساب عظمت و اهمیّت مورد احتمال ترتیب اثر بدهد، تا کار را به وسیلهٔ تحقیق به نفی یا اثبات یکسره کند؛ چنان که اگر احتمال بدهد سیم برق اتصالی پیدا کرده، که بر فرض اتصال، زندگی او طعمهٔ حریق می شود، آرام نمی گیرد تا یقین به زوال خطر پیدا کند.

### ۲ ـ نیاز انسان به دین حقّ

انسان موجودی است مرکّب از تن و روان، و عقل و هوی، و در اثر این ترکیب، فطرت او در جستجوی سعادت مادّی و معنوی و رسیدن به کمال مقصود از هستی خویش است.

از سوی دیگر ، حیات هر فردی از افراد انسان دو بُعد دارد: فردی و اجتماعی ؛ مانند هر عضوی از اعضای بدن که غیر از زندگانی خاص به خود، تأثیر و تأثّر متقابل با بقیّهٔ اعضا دارد.

از این رو انسان نیازمند برنامه ای است که تضمین کنندهٔ سعادت مادی و معنوی و حیات طیّبهٔ فردی و اجتماعی او باشد، و چنین برنامه ای دین حقّ است که احتیاج به آن، ضرورت فطرت انسان است: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللهِ ٱلَّتِی فَطَرَ اَللهٔ اللَّتِی فَطَرَ اَللهٔ اللَّتِی فَطَرَ اَللهٔ اللَّتِی عَلَیْهَا ﴾. ا

و برای هر موجودی کمالی است که رسیدن به آن کمال، از طریقی جز تبعیّت از سنّت و آیینی که برای تکامل و تربیت او معیّن شده میسّر نیست، و انسان هم از این قاعدهٔ عمومی مستثنا نیست: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾. ٢

## ۳ ـ اثر دین در زندگی شخصی

زندگی انسان متن ، حاشیه ، اصل و فرعی دارد ؛ اصل و متن خود اوست، و حواشی و فروع ، آنچه به او تعلّق دارد ، مانند مال ، مقام ، همسر ، فرزند و بستگان.

حبّ ذات و علایق ذات، زندگی آدمی را با دو آفت غم و اندوه، و نگرانی و ترس به هم آمیخته است؛ غم و غصّه برای آنچه که ندارد تا به آن برسد، و ترس و نگرانی از این که مبادا حوادث رو زگار آنچه را که دارد از او بگیرد.

ایمان به خدا هر دو آفت را ریشه کن میکند، چون ایمان به خداونی عالِم قادرِ حکیم و رحیم، او را وادار به انجام وظایفی میکند که برای او مقرّر شده است، و با انجام وظایف بندگی، میداند که خداوند به عنایت حکمت و رحمت، او را به آنیچه خیر و سعادت اوست می رساند، و از آنچه مایهٔ شر و شقاوت اوست باز می دارد.

۱. سورهٔ روم، آیهٔ ۳۰(پس به پا دار روی خود را برای دین در حالی که مستقیم در آن باشی به توحید، این فطرت خداست که مردم را بر آن آفریده است)

۲. سورهٔ طه، آیهٔ ۵۰ (گفت: پروردگار ما آن کسی است که به هر چیزی آفرینش آن را داد، پس هدایت کرد)

بلكه با يافتن حقيقتى كه حقايق ديگر در برابر او مجاز است، و هر چه غير اوست سرابى است كه نمايش آب است، ديگر گمشدهاى ندارد؛ و با ايمان به: ﴿ مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَ مَا عِنْدَ ٱللهِ بَاقٍ ﴾ آنچه فانى و ناپايدار است براى او جاذبهاى ندارد كه از نداشتنش غمگين و از باختنش نگران باشد: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ ءَ ٱللهِ لَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَ لَاهُمْ يَخْزَنُونَ \* ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَ كَانُواْ يَتَقُونَ \* لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَ فِي ٱلْأَخِرةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ ٱللهِ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظيمُ ﴾. ٢

## ۴ ـ اثر دین در زندگی اجتماعی

انسان دارای شهوت و غضبی است که با غریزهٔ افزون طلبی ، به هیچ حدی محدود نیست، اگر شهوت مال بر او غلبه کند گنجینه های زمین او را قانع نمی کند، و اگر شهوت مقام بر او چیره شود حکومت زمین او را کفایت نمی کند، و می خواهد که پرچم قدرت خود را بر کرات دیگر نیز برافرازد: ﴿ وَ قَالَ فِرْعَوْنُ یَاهَامَانُ ٱبْنِ لِی صَرْحًا

\_

١. سورهٔ نحل، آيهٔ ٩٤ (آنچه نزد شماست پايان يابد، و آنچه نزد خداست پاينده است)

سورهٔ یونس، آیهٔ ۶۲، ۶۳، ۶۴ (همانا اولیاء الله نه ترسی بر آنان است و نه محزون می شوند، آنها کسانی هستند
 که ایمان آوردند و پر هیزکارند، برای آنهاست بشارت در زندگی دنیا و آخرت. تبدیلی برای کلمات خدا
 نیست، آن همان رستگاری عظیم است)

۳. سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۳ (تا دریغ نخورید (اندوهگین نشوید) بر آنچه از شما فوت شده و نه شاد شوید بدانیچه شما را آمده است).

۴. سورهٔ رعد، آیهٔ ۲۸ (آنانکه ایمان آوردند و دلهای آنان به ذکر خدا مطمئن می شود؛ آگاه باشید که دلها به یاد خدا مطمئن می شود).

# لَّعَلِّيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَابَ \* أَسْبَابَ ٱلسَّمَاوٰتِ ﴿ السَّمَاوٰتِ ﴿ ١٠

هوای سرکش انسان با شهوت شکم، دامن، مال و مقام، و استخدام قوّهٔ غضب، برای اقناع هوسِ پایانناپذیر خود هیچ مرزی نمی شناسد، و از پایمال کردن هیچ حقی صرف نظر نمی کند؛ و نتیجهٔ حیات انسان با چنین شهوتی جز فساد، و با چنان غضبی جز خونریزی و خانمان سوزی نخواهد بود، زیرا قدرت فکر آدمی با شکستن طلسم اسرار طبیعت و استخدام قوای آن برای رسیدن به آمال نفسانی نامحدود خود، زندگی انسان بلکه کرهٔ زمین را که مهد حیات بشر است به نابودی می کشاند: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفُسَادُ فِی النّاسِ ﴾. ۲

قدرتی که نفس سرکش را مهار، و شهوت و غضب انسان را تعدیل، و حقوق فرد و جامعه را تضمین و تأمین می کند، ایمان به مبدأ و معاد و شواب و عقاب است؛ و انسان با اعتقاد به خداوندی که: ﴿ وَ هُوَ مَعَكُمْ أَیْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ و مجازاتی که: ﴿ وَ هُو مَعَكُمْ أَیْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ و مجازاتی که: ﴿ فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ ﴾ به هر خیری وادار و از یعمل مِثقال ذَرَّةٍ شَرًّا یَره ﴾ به هر خیری وادار و از هر شری برکنار خواهد بود؛ و جامعهای بر مبنای تصالح در بقا، و برکنار از تنازع در بقا به وجود خواهد آمد.

## ۵ ـ شرف علم به اصول دین

فطرت انسان عاشق علم است، زیرا آنچه انسان به او انسان است عقل است، و میوهٔ عقل علم است، از این رو اگر به جاهل بگویند جاهل هستی، با این که می داند جاهل است غمگین می شود، و اگر به او نسبت علم بدهند مسر و ر می گردد.

١. سورهٔ غافر، آيهٔ ٣٤، ٣٧ (و گفت فرعون: يا هامان بنيادكن براي من برجي شايد برسم به اسباب؛ اسباب آسمانها).

۲. سورهٔ روم، آیهٔ ۴۱ (ظاهر شد فساد در بیابان و دریا ، بدانچه دستهای مردم فراهم کرد)

٣. سورة حديد، آية ۴ (و او با شماست هر جاكه باشيد)

۴. سورهٔ زلزلة، آیهٔ ۷، ۸ (پس هر کس به مقدار سنگینی ذرّهای کار خوب کند، میبیند آن را؛ و هر کس به اندازهٔ سنگینی ذرّهای کار بد کند، میبیند آن را)

اسلام که دین فطرت است نسبت علم را به جهل نسبت نور به ظلمت و حیات به موت قرار داده است: «إنّما هو نور یقع فی قلب من یریدالله تبارك و تعالی أن یهدیه »٬ «العالم بین الجهّال كالحی بین الأموات ».۲

ولی باید دانست هر چند هر علمی بالذّات شریف است، لیکن مراتب شرافت علوم به اموری مختلف می شود، مثلاً شرف هر علمی، به شرف موضوع و نتیجه و روش استدلال در آن علم تفاوت پیدا می کند، چنان که انسان شناسی از گیاه شناسی اشرف است به نسبت شرف انسان بر گیاه؛ و علمی که سلامت زندگی انسان را بیمه می کند اشرف است از علمی که سلامت مال او را تأمین می کند، به نسبت شرف زندگی انسان بر مال؛ و علمی که بسر مبنای برهان نظر می دهد اشرف است از علمی که بر مبنای فرضیّه نتیجه می گیرد، به نسبت شرف یقین برگمان.

بنابراین اشرف علوم، علمی است که موضوع آن خداست، ولی با این ملاحظه که نسبت شرف خداوند متعال به غیر او نسبت اقیانوس به قطره، و نسبت خورشید به ذرّه نیست، بلکه نسبت غیرمتناهی به متناهی است؛ و به نظر دقیق لاشیء و فقیرِ بالذّات طرف نسبت با غنی بالذّات نیست: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَیِّ ٱلْقَیُّوم ﴾. "

و ثمره و نتيجهٔ آن، ايمان و عمل صالح است كه وسيلهٔ سعادت انسان در دنيا و آخرت و تأمين حقوق فرد و جامعه است: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوٰةً طَيِّبَةً ﴾ أ و مبناى آن بر علم و برهان و پيروى نكردن از ظن و گمان است: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ ﴾ أ ﴿ وَلَاتَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ أ ﴿ وَكَمان است: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ ﴾ أ ﴿ وَلَاتَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ أ ﴿ إِنَّ

\_

۱. بحار الانوار، جلد ۱، صفحهٔ ۲۲۵، (این است و جز این نیست که آن «علم» نوری است که واقع می شود در قلب آن کس که خداوند تبارک و تعالی بخواهد او را هدایت نماید)

٢. بحارالانوار جلد ١، صفحة ١٧٢ (دانا ميان نادانان مانند زنده است ميان مردگان)

٣. سورهٔ طه، آيهٔ ١١١ (و خوار شدند چهرهها براي حيّ قيّوم)

۴. سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۷ (آن کس که کردار شایسته کند از مرد یا زن و حال آن که مؤمن باشد، هر آینه زنده میکنیم او را به حیات پاکیزه)

۵. سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۵ (دعوت کن به راه یو وردگار خودت، به حکمت)

۶. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۳۶ (و پیروی نکن از آنچه که علمی به آن ، برای تو نیست ).

## ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئاً ﴾. ا

با ملاحظهٔ آنچه گذشت مدلول این حدیث شریف روشن می شود «إن أفضل الفرائض و أوجبها على الإنسان معرفة الرب و الإقرار له بالعبودیة ». ۲

#### ع ـ شرط رسيدن به معرفت و ايمان به خداوند متعال

انسان در مقابل هر پدیدهای در جستجوی پدیدآورندهٔ آن است، و فطرت آدمی تشنهٔ پیداکردن سرچشمهٔ وجود است.

ولی باید دانست که گوهر ایمان و معرفتِ خداوند متعال که ارزشمندترین جواهر گنجینهٔ علم و معرفت است به مقتضای قاعدهٔ عدل و حکمت، نصیب کسی که آلوده به ظلم به ایمان و معرفت خداوند است نخواهد شد؛ زیرا حکمت را به نااهل دادن ظلم به حکمت، و از اهل دریغ کردن ظلم به اهل حکمت است.

و باید دانست که اعتقاد به نبود مبدأ و معاد ممکن نیست مگر آن که انسان به تمام هستی و سلسلهٔ علل و معلولات احاطه پیدا کند، و مبدأ و معاد را نیابد؛ و تا چنین ادراک محیطی محقّق نشود، یقین به نبود مبدأ و معاد محال است، بلکه آنچه ممکن است ندانستن مبدأ و معاد است.

بنابراین مقتضای عدل و انصاف این است: کسی که شک در وجود خداوند دارد، قولاً و عملاً به مقتضای شک عمل کند، مثلاً اگر کسی احتمال وجودی را می دهد که در صورت وجدان او سعادت جاوید، و در صورت فقدان او شقاوت ابدی نصیبش می شود، وظیفهٔ عقلی او آن است که به قلب و زبان آن را انکار نکند، و در مقام عمل، به قدری که توان دارد در جستجوی او کوشش کند، و در مقام وظایف عملی رعایت احتیاط نماید، که مبادا خداوندی باشد و تخلّف از فرمان او شقاوت ابدی را در

١. سورة يونس، آية ٣٤ (و هر آينه گمان، بينياز نكند از حقّ چيزي را)

۲. بحار الانوار، جلد ۴، صفحهٔ ۵۵ (همانا برترین فرائض و واجب ترین آنها بر انسان، معرفت پروردگار و اقـرار برای او به بندگی است)

پی داشته باشد؛ همچنانکه اگر کسی احتمال وجود سمّی در لذیذترین غذا را بدهد، به وظیفهٔ عقلی خود، از خوردن آن غذا باید امساک نماید.

بعد از توجه به این امور به بیان اصول دین می پردازیم.

#### راه رسیدن به ایمان به خدا

راههای رسیدن به ایمان به خداوند متعال متعدّد است:

برای اهل الله دلیل بر او و وسیلهٔ معرفت او خود اوست: ﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ أ، « یا مَنْ دَلَّ عَلَیٰ ذاتِهِ بِذاتِهِ » أ، « بِكَ عَرَفْتُكَ وَ أَنْتَ دَلَلْتَني عَلَیْكَ ». عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ شَهِیدٌ ﴾ أ، « یا مَنْ دَلَّ عَلیٰ ذاتِهِ بِذاتِهِ » ون برای غیر آنان داز جهت اختصار دبه چند راه اشاره می کنیم:

الف: هرگاه انسان به خود و آنچه در حیطهٔ ادراک اوست بنگرد، و هر جزئی از آن را ملاحظه کند، می یابد که نبودن آن ذرّه محال نیست، و بود و نبود آن ممکن است؛ و ذات آن نه ضرورت وجود و نه ضرورت عدم دارد؛ و هر چیزی که بود و نبودش

.

۱. سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۶۹ (و آنان که جهاد کردند در ما ، هر آینه و البته آنان را به راههای خودمان هدایت میکنیم).

۲. سورهٔ بقرة، آیهٔ ۲۶۹ (خدا میدهد حکمت را به هر کس که میخواهد، و به هر کس حکمت داده میشود خیر بسیار به او داده شده است)

٣. سورهٔ ابراهيم، آيهٔ ٢٧ (و گمراه ميكند خدا ظالمان را و ميكند خدا هرچه خواهد)

۴. سورهٔ فصلت، آیهٔ ۵۳ (آیا کفایت نمی کند به پروردگار تو که او بر همه چیز گواه است)

۵. بحار الانوار، جلد ۸۴، صفحهٔ ۳۳۹، بیان مولی الموحّدین ﷺ (ای کسی که بـر ذات خـودت، بـه ذات خـود دلالت کر دی)

<sup>2.</sup> بحار الانوار، جلد ٩٥، صفحهٔ ٨٢ بيان زين العابدين الله (به تو شناختم تو را، و تو دلالت كردي مرا بر خودت)

ممکن است محتاج به سببی است که او را موجود کند، مانند دو کفّهٔ ترازوی همسنگ، که ترجیح یک کفّه بر دیگری بدون عامل خارجی ممکن نیست، با ایس تفاوت که وجود ممکن وابسته به سبب وجود، و عدم آن به نبود سبب وجود است؛ و چون وجود هر جزئی از اجزای جهان محتاج به دهندهٔ وجود است، آن دهندهٔ وجود یا خود اوست و یا همانند او از سایر موجودات؛ امّا خود او با آنکه دارندهٔ وجود نیست چگونه می تواند آنچه را ندارد، بدهد؛ و امّا همانند او که همچون او نمی تواند به خود هستی دهد، چگونه می تواند به غیر خود هستی ببخشد؛ و این حکم که بر هر جزئی از جهان جاری است، برکل جهان هم جاری است.

چنان که وجودِ فضایی روشن که از خود روشنی ندارد، دلیل وجود منبعی نورانی برای این روشنایی است که به خود روشن باشد نه به غیر ؛ چه اگر چنین منبعی نباشد، ممکن نیست فضایی روشن شود، زیرا آنچه در ذات خود تاریک است محال است که بتواند به خود روشنی بخشد، تا چه رسد به غیر.

به این جهت وجود کائنات و کمالات وجود، مانند حیات و علم و قدرت، دلیل بر وجود حقیقتی است که وجود، حیات، علم و قدرت او به خود اوست و وابسته به غیر نیست: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِن غَیْر شَیْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ '،

عن أبى الحسن على بن موسى الرضا الله أنه دخل عليه رجل فقال له: يا ابن رسول الله ما الدليل على حدوث العالم؟ فقال: «أنت لم تكن ثم كنت و قد علمت أنك لم تكوّن نفسك و لاكوّنك من هو مثلك ». ٢

ابوشاکر دیصانی از امام ششم التلا پرسید: دلیل آن که برای تو خالق و صانعی وجود دارد چیست؟

۱. سورهٔ طور، آیهٔ ۳۵ (آیا آفریده شدند از غیر چیزی، یا ایشانند آفرینندگان)

بحارالانوار جلد ۳، صفحهٔ ۳۶ (مردی بر حضرت علی بن موسی الرضا ﷺ وارد شد، پس گفت: یابن رسول الله دلیل بر حدوث عالم چیست؟ حضرت فرمود: تو نبودی، بعد بود شدی، و هر آینه دانستی که همانا خودت خود را به وجود آورده است)

فرمود:

« وجدت نفسى لا تخلو من احدى الجهتين، اما ان أكون صنعتها أنا أو صنعتها غيرى، فإن كنت صنعتها أنا فلا أخلو من أحد المعنيين، إمّا أن أكون صنعتها وكانت موجودة كانت موجودة، او صنعتها وكانت معدومة، فان كنت صنعتها وكانت موجودة فقد إستغنيت بوجودها عن صنعتها، و ان كانت معدومة فانك تعلم ان المعدوم لا يحدث شيئاً، فقد ثبت المعنى الثالث ان لى صانعاً و هو الله رب العالمين. » أ

چیزی که نبود و موجود شده است، یا خود او، خود را موجود کرده، یا غیر او؛ اگر خودش، خود را موجود کرده باشد، یا هنگامی که موجود بوده سبب و جود خود شده است، یا هنگامی که نبوده؛ در صورت اول، به موجود، و جود بخشیدن است و آن محال است؛ و در صورت دوم باید معدوم، علت و جود شود، و آن هم محال است. و اگر غیر او، او را به و جود آورده، اگر آن غیر مانند آن چیز نبوده و موجود شده، حکم او، حکم همان چیز است.

پس به ضرورت عقل، هر چه نبوده و موجود شده است، باید وجود آوردنده و سازندهای داشته باشد که عدم و نیستی در ذات او راه ندارد.

از این رو تمام تطوّرات و پدیده های جهان، دلیل وجودِ پدید آورنده ای است که پدید آورنده نیست. پدید آورنده ندارد؛ و مصنوعات و مخلوقاتِ خالقی است که مصنوع و مخلوق نیست.

ب: اگر در بیابانی و رقی پیدا شود که حروف الفبا بر آن به ترتیب از الف تا یاء نوشته شده باشد، ضمیر هر انسانی شهادت می دهد که نقش حروف و ترتیب آنها، اثر ادراک و فهم است؛ و اگر تألیف کلمه را از آن حروف، و تألیف کلام را از کلمات ببیند، به نسبت دقّتِ تألیف و ترکیب، به دانش و بینش نویسنده ایمان می آورد، و از نظم و دقّت گفته و نوشته بر علم و حکمت گوینده و نویسنده استدلال می کند. آیا ترکیب یک گیاه از عناصر اوّلیّهٔ آن، از جمله بندی یک سطر کتاب که دلیل غیر قابل انکار بر علم نویسنده است کمتر است؟!

این چه علم و حکمتی است که در آب و خاک مایهٔ پوسیدن و مرگ پوست دانه را فراهم کرده، و مغز آنرا به حیات گیاهی زنده میکند؟!

١. التوحيد، صفحه ٢٩٠.

ریشه را قدرتی می دهد که زمین را بشکافد و در ظلمت خاک قُوت و غذای گیاه را جذب کند، و در هر قسمت از سفرهٔ خاک قوت درختان مختلف را مهیّا کرده است، تا که هر گیاهی و درختی غذای مخصوص خود را بیابد؛ و ریشهٔ هر درختی را طوری قرار داده که جز قوت مخصوص خود، که میوهٔ مخصوص آن درخت را می دهد جذب نکند، و با قوّهٔ جاذبهٔ زمین مبارزه کند، و آب و غذا را به ساقه و شاخه بفرستد، و مقارن با فعالیت ریشه در دل خاک برای جستجوی غذا و آب، فعالیت ساقه در فضا برای تهیّهٔ نور و هوا شروع شود: «کلّ میسّر لما خلق له» و هر چند کوشش شود تا ریشه ای را که برای فرو رفتن در اعماق خاک ساخته شده، و ساقه ای را که برای سر کشیدن به فضا پرداخته شده است، از آن سنّت حکیمانه باز دارند، و بر عکس، ریشه را به جانب فضا و ساقه را به زیر خاک ببرند، آن دو با قانون شکنی مبارزه می کنند، و مسیر طبیعی خود را می پیمایند: ﴿ وَ لَنْ تَجدَ لِسُنّةِ ٱللهِ تَبُدیلًا ﴾. ۲

تنها تأمّل در آفرینش یک درخت و عروقی که از ریشهٔ آن به هزاران برگ با نظامی بهت انگیز کشیده شده، و قدرتی که به هر سلّولی از سلّولهای برگ داده شده است که آب و غذای خود را به وسیلهٔ ریشه از اعماق زمین جذب کند، کافی است که انسان به علم و حکمت نامتناهی ایمان بیاورد: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوِٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ وَ أَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآئِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا آَءِلهُ مَّعَ ٱللهِ بَلْ هُمْ قَوْمُ یَعْدِلُونَ ﴾ ۳، ﴿ وَ أَنْبَتْنَا فِیهَا مِنْ کُلِّ قَوْمُ یَعْدِلُونَ ﴾ ۳، ﴿ وَ أَنْبَتْنَا فِیهَا مِنْ کُلِّ شَعْرَتَهَا آَمْ نَحْنُ ٱلْمُنْشِئُونَ ﴾ ۳، ﴿ وَ أَنْبَتْنَا فِیهَا مِنْ کُلِّ شَعْهُ مَوْزُونِ ﴾ ۵.

١. بحار الانوار، جلد ٢، صفحهٔ ٢٨٢ (هر چيزي ميسّر است براي آنچه آفريده شده براي آن)

۲. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۶۲ (و هرگز برای سنت خدا تبدیلی نمییابی)

۳. سورهٔ نمل، آیهٔ ۶۰ (آیا چه کسی آفرید آسمانها و زمین را و نازل کر د برای شما از آسمان آبی، پس رویانیدیم
 به آن باغهایی را که دارای خرّمی است؛ نبود برای شما که برویانید درخت آنها را، آیا الهی است با الله؟ بـلکه
 آنها قومی هستند که عدول می کنند از حقّ)

۴. سورهٔ واقعه، آیهٔ ۷۲ (آیا شما پدید آوردید درختش را، یا ماییم پدیدآورندگان)

۵. سورهٔ حجر، آیهٔ ۱۹ (و رویانیدیم در آن از هر چیز موزون و سنجیده شده)

به هرگیاهی و درختی که بنگرید، از ریشه تا میوهاش آیت علم و قدرت و حکمت حق است، و سر سپردهٔ آیینی است که برای پرورش آن مقرر شده است: ﴿ وَ ٱلنَّجْمُ وَ اَلشَّجَرُ یَسْجُدَانِ ﴾. الهمچنان که تأمّل در زندگی هر حیوانی راهنمای آدمی به خداست. ابوشاکر دیصانی بر امام ششم الله وارد شد، و گفت: یا جعفر بن محمّد، مرا بر معبود من دلالت کن؛ طفل صغیری با تخم مرغی بازی می کرد، امام الله آن تخم مرغ را گرفت و فرمود: «ای دیصانی این حصاری است مکنون، پوستی غلیظ دارد، زیر پوست غلیظ پوست رقیق طلای مایع و نقرهٔ روانی است که هیچ یک به دیگری مخلوط نمی شود؛ نه از اندرون این حصار محکم مُصلحی بیرون آمده تا خبر از اصلاح آن بدهد و نه از بیرون مُفسدی در آن داخل شده تا خبر از افساد آن بدهد؛ نه کسی می داند این تخم مرغ برای نر یا برای ماده آفریده شده است. » ۲

آیا آن حصار محکم از مادهٔ آهکی تصفیه شده را که در آن اسراری نهفته، کدام تدبیر ساخته است، و آن را از دانههایی که مرغ می خورد جدا کرده، و در تخمدان او همچون مأمنی برای پرورش جوجه فراهم کرده، و در آن نطفه را مانند گوهری در صدف جا داده است؛ و چون جوجه از مادر جداست و در دوران جنینی، رحمی نیست که از آن غذا بگیرد، غذای او را در همان حصار کنار او آماده کرده است؛ و بین جدار آهکی غلیظ و جوجه و غذای او، پوست لطیفی را که از غلظت آن حصار آسیبی به جوجه و غذای او وارد نشود قرار داده؛ و در آن عرصهٔ تاریک و ظلمانی اعضا و قوای جوجه و غذای او وارد نشود قرار داده؛ و در آن عرصهٔ تاریک و ظلمانی اعضا و ساختمان چشم آن حیوان، محیّرالعقول است هر یک را به جای خود به وجود آورده است؛ و چون برای ار تزاق، باید دانه ها را از لابلای سنگ و خاک تهّیه کند، دهان او را به منقاری از جنس شاخ مجهّز می کند که از برخورد با سنگهای زمین آسیب نبیند؛ و برای این که رزق او فوت نشود، چینه دانی به او می دهد تا هر دانه را که پیدا می کند از

١. سورة الرّحمن، آية ٤ (و گياه و درخت سجده ميكنند)

٢. بحار الانوار، جلد ٣، صفحه ٣١

دست ندهد و در آن محفظه نگهداری کند و به تدریج به هاضمه تحویل دهد؛ و پوست او را به بال و پر می پوشاند و به این وسیله از سرما و گرما و آسیبها و آزار جانوران آن پوست لطیف را حفظ می کند. گذشته از ضروریات و واجبات زندگی حیوان ،از مستحبات هم که آرایش ظاهر اوست غفلت نمی کند، و آن بال و پر را به رنگهای دل پذیر ، رنگ آمیزی می کند، که امام للی فرمود: « تنفلق عن مثل ألوان الطواویس ». ا

و چون برای این تکامل، حرارت موزون سینهٔ مرغ لازم است، حیوانی که فقط تاریکی شب او را از حرکت و تلاش باز می دارد، ناگهان حالتی پیدا می کند که از تکاپو می افتد، و تا زمانی که تخم به آن حرارت احتیاج دارد بر روی آن می خوابد.

آیا کدام حکمت است که این خمودی را بر مرغ مسلّط می کند تا جنبش حیات را در جوجه به وجود آورد؟! و کدام استاد است که به او می آموزد که تخم را در شبانه روز بگرداند تا تعادل اعضا به هم نخورد؛ سپس هنگامی که خلقت جوجه تمام شد، جوجه را راهنمایی می کند که با منقار خود حصار محکم را بشکند، و پا به عرصهٔ جهانی بگذارد که برای زندگی در آن جهان، آن اعضا و قوا به او داده شده است؛ و مرغی که به غریزهٔ حیوانی جز جلب ملایمات و دفع ناملایماتِ حیات خود، عامل دیگری در او مؤثّر نبود، ناگهان انقلابی در او به وجود می آید، که برای حفظ جوجه سینهٔ خود را سپر بلامی کند، و تا و قتی که جوجه احتیاج به نگهبانی دارد این عاطفه در او باقی می ماند.

آیا مطالعه در یک تخم مرغ کافی نیست که ما را راهنمایی کند به آن کس که: ﴿ خَلَقَ فَسَوَّىٰ \* وَ ٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾. ٢

به این جهت امام المثلا فرمود:

«أترى لها مدبراً؟ قال: فأطرق ملياً، ثم قال: أشهد أن لا اله الا الله وحده

۱. بحار الانوار، جلد ۳، صفحهٔ ۳۲ (شکافته می شود و همانند رنگهای طاووسها نمایان می گردد)
 ۲. سورهٔ اعلی، آیهٔ ۲ و ۳ (آن کس که آفرید، پس راست و برابر کرد، و آن که تقدیر کرد پس هدایت کرد)

لا شريك له و أشهد أن محمداً عبده و رسوله، و أنك امام و حجة من الله على خلقه و انا تائب مماكنت فيه ». \

آری همان علم و قدرت و حکمتی که در ظلمت خاک، دانه را، و در تاریکی پوستِ تخم، جوجه را برای هدف و غرضی می پروراند، در ظلمات شکم و رحم مادر نطفهٔ آدمی را که در ابتدا حیوانی است ذرّهبینی، فاقد جمیع اعضا و قوای انسانی، برای زندگی در خارج رحم به جهازهای مختلف مجهّز می کند.

به طور نمونه استخوانها را با اشکال و اندازه های مختلف، و به تناسب وظایف آنها، و عضلات را برای حرکات گوناگون، در جنین به وجود می آورد؛ همچنین به وسیلهٔ تشکیلات حیرت انگیز مغز مشعل ادراک را روشن می نماید؛ و به فعالیت قلب که در خواب و بیداری، در هر سال میلیونها بار می زند، حرارت حیات را در ایس کانون زندگی حفظ می کند.

تأمّل در ساده ترین ترکیب بدن آدمی، برای ایمان به تقدیر عزیز علیم کافی است؛ مثلاً سه قسم دندان در دهان کار گذاشته: ثنایا جلو، انیاب بعد از آن، طواحن کوچک بعد از آن و طواحن بزرگ در آخر دهان ۲۰ اگر طواحن جلو و ثنایا و انیاب به جای طواحن می رویید، آیا در بریدن و جویدن غذا، و همچنین نقش این ترتیب در زشتی و زیبایی چهره چه اثری به جا می گذاشت ؟!

اگر ابرو به جای آن که بالای چشم است زیر چشم میبود، یا سوراخهای بینی به جای این که رو به پایین است رو به بالا میبود، چه میشد؟!

عمران و آبادی زمین از زراعت گرفته تا محکم ترین بنا و ظریف ترین صنعت، به سر انگشت انسان و روییدن ناخن از آن بستگی دارد.

آیا چه حکمتی است که مادهٔ ناخن را در غذای اَدمی فراهم، و با تشکیلات حیرتانگیزِ

۱. بحار الانوار، جلد ۳، صفحهٔ ۳۲ (امام فرمود آیا مدّبری برای آن میبینی؟ پس مدتی طولانی سکوت کرد و سپس شهادت به وحدانیّت خدا و رسالت پیغمبر و امامت آن حضرت داد و نسبت به آنچه در آن بود توبه نمود)
 ۲. ثنایا = دندانهای پیش، انیاب = دندانهای نیش، طواحن = دندانهای آسیا.

هضم و جذب در عروق وارد می کند، و آن را به سر انگشت انسان می رساند، و برای تأمین غرض از خلقت آن، پیوند و ارتباطی بین ناخن و گوشت بر قرار می کند، که جدا کردن آن دو از هم طاقت فرساست؛ و پس از تحصیل غرض دوباره آن دو را از هم جدا می کند، که ناخن به آسانی چیده شود؟!

عجب آن است که در همان غذایی که مادهٔ ناخن با آن صلابت برای پویایی تهیه شده، مادهٔ شفّافی هم در کمال لطافت برای بینایی آماده شده، که بعد از طیّ مراحل هضم و جذب به چشم برسد.

اگر در تقسیم رزقِ معلومِ این دو، کار بر عکس می شد، و ناخن از درون چشم می رویید و آن مادّهٔ شفاف به سر انگشت می رسید، چه اختلالی در نظام حیات بشر پیش می آمد؟!

اینها نمونهای از ساده ترین آثار علم و حکمت است که محتاج به دقت نظر نیست: ﴿ وَ فِي ٓ أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ تا چه رسد به عمیق ترین اسراری که محتاج به تخصّص در تشریح و وظایف الاعضاء و موشکافی ها به وسیلهٔ ذرّه بین ها و افکار است: ﴿ أَوَ لَمْ یَتَفَکّرُواْ فِیٓ أَنْفُسِهِمْ ﴾ . ٢

آری، این موجودی که حکمتِ پوست آن، بعد از آن همه کاوشهای علمی هنوز مستور است، باید دید که در باطن و مغز او چه غوغایی است؛ از شهوتی که برای جلب ملایمات، و غضبی که برای حفظ آنها و دفع ناملایمات به او عنایت شده، تا عقلی که برای تعدیل این دو از جهت عملی و هدایت حواس از جهت نظری به او افاضه شده است: ﴿ وَ إِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لَا تُحْصُوهَا ﴾. "

چنین کتاب حکمتی با چه قلم علم و قدرتی بر قطرهٔ آبی نوشته شده است؟! ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِنْ مَّآءٍ دَافِقٍ ﴾ أ، ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقًا

١. سورهٔ ذاريات، آيهٔ ٢١ (و در خودتان آيا نمي بينيد)

۲. سورهٔ روم، آیهٔ ۸ (آیا تفکّر نکردند در خودشان)

۳. سوره نحل، آیهٔ ۱۸ (و اگر بشمارید نعمتهای خدا را، نمی شود که آنها را به حساب در آورید).

۴. سورهٔ طارق، آیهٔ ۵، ۶(پس باید نظر کند انسان که از چه آفریده شده است؛ آفریده شد از آبی جهنده).

# مِنْ بَّعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَاتٍ ثَلَاثٍ ﴾. ا

این چه علم و قدرت و حکمتی است که از حیوان ذرّه بینی شناور در آن ماء مَهین، بشری آفرید که مشعل ادراکش اعماق آفاق و أنفس راکاوش کند: ﴿ إِقْرَأْ وَ رَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* ٱلَّذِی عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ ٱلإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ آ و زمین و آسمان را میدان جولان اندیشه و قدرت خود قرار دهد؟! ﴿ أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱللهُ سَخَّرَ لَکُم مَّا فِی ٱلسَّمَاوُتِ وَ مَا فِی اللهِ بِغَیْرِ عِلْمٍ وَ اللهِ بِغَیْرِ عِلْمٍ وَ اللهُ بِغَیْرِ عِلْمٍ وَ لَاکْرَضِ وَ أَسْبَعَ عَلَیْکُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَ بَاطِنَةً وَ مِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ یُجَدِدِلُ فِی ٱللهِ بِغَیْرِ عِلْمٍ وَ لَاکِتَابٍ مُنیرٍ ﴾. "

آیا در مقابل عظمت این علم و قدرت و رحمت و حکمت، آدمی چه می تواند بگوید بجز آنچه خود او فرمود: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللّٰهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِینَ ﴾ و چه می تواند بکند جز آن بجز آنچه خود او فرمود: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللّٰهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِینَ ﴾ و چه می تواند بکند جز آن که به خاک بیفتد و سر بر آن آستان جلال بساید و بگوید: « سُبْحَلْنَ رَبِّی الْأَعْلیٰ وَ بِحَمْدِهِ ». به مقتضای آیهٔ کریمهٔ: ﴿ سَنُرِیهِمْ ءَایَاتِنَا فِی ٱلْأَفَاقِ وَ فِی أَنْفُسِهِمْ حَتّیٰ یَتَبَیّنَ لَهُمْ أَنَّهُ به مقتضای آیهٔ کریمهٔ: ﴿ سَنُرِیهِمْ ءَایَاتِنَا فِی ٱلْأَفَاقِ وَ فِی أَنْفُسِهِمْ حَتّیٰ یَتَبَیّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾ باید نظری هم به آفاق جهان دوخت، که میلیونها خورشید و ماه و ستارگان که نور بعضی از آنها بعد از هزاران سال نوری ـ که سیر نور در هر ثانیه تقریباً سیصد هزار کیلومتر است ـ به زمین می رسد، و حجم بعضی از آنها میلیونها برابر کرهٔ زمین می رسد، و حجم بعضی از آنها میلیونها برابر کرهٔ زمین است، چنان فاصلهٔ آنها با یکدیگر حساب شده است، و هر یک در مدار معینی قرار گرفته، و به جاذبه و دافعهٔ عمومی، تعادلی میان آنها برقرار شده که راه هر گونه

۱. سورهٔ زمر، آیهٔ ۶ (می آفریند شما را در شکمهای مادرانتان، آفرینشی بعد از آفرینش در تاریکی های سه گانه).

۲. سورهٔ علق، آیهٔ ۳، ۴، ۵ (بخوان و پروردگارت بزرگوارتر است، همان کسی که به وسیلهٔ قلم آموخت، و تعلیم
 کرد به انسان آنچه را نمی دانست)

۳. سورهٔ لقمان، آیهٔ ۲۰ (آیا نمی بینید که خدا مسخّر کرد برای شما آنچه در آسیمانها و آنچه در زمین است، و فراوان کرد بر شما نعمتهای خویش را آشکار و نهان، و بعضی از مردمانند که مجادله می کند در خدا به غیر علم و نه هدایت و نه کتاب نور بخش).

۴. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۱۴ (پس بلند مرتبه است خداوندی که بهترین آفرینندگان است).

۵. سورهٔ فصّلت، آیهٔ ۵۳ (زود است که بنمایانیم به آنها آیات خویش را در سراسر گیتی و در خود ایشان، تا این
 که روشن شود برای آنها که به درستی اوست حق).

تصادم و تزاحمي بين اين كرات بسته شده است : ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَآ أَنْ تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَ لَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾. \

زمین را که کانون زندگی انسان است به وسیلهٔ جوّ محیطِ بر آن، از برخورد هزاران شهاب پرا کنده در فضا در روز و شب، که با برخورد به آن بخار می شوند، مصونیّت بخشیده است.

فاصلهٔ خورشید را با زمین طوری قرار داده که از نظر نور و حرارت، شرایط تربیت معادن و نباتات و حیوان و انسان به بهترین وجهی مهیّا شود.

حرکت وضعی و انتقالی زمین به گونه ای حساب شده است که هر لحظه ای در قسمت عمدهٔ کرهٔ زمین، طلوع و غروب و روز و شب موجود باشد، و به طلوع آفتاب از نور و حرارت خورشید، کانون زندگی گرم و روشن، و فعالیت برای معاش شروع شود؛ و به غروب آفتاب ظلمت شب که مایهٔ آرامش و سکونی که لازمهٔ ادامهٔ حیات و تجدید نشاط است خیمه زند، تا از تداوم تابش خورشید و انقطاع کلی آن نظام، حیات مختل نشود: ﴿ وَ هُوَ ٱلَّذِی جَعَلَ ٱلَّیْلَ وَ ٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَنْ یَذَکَّرَ ﴾ آ، ﴿ وَ مِن رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَکُمُ ٱلَیْلَ وَ ٱلنَّهَارَ لِتَسْکُنُواْ فِیهِ وَ لِتَبْتَغُواْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ آ، ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ ٱللّهُ عَلَيْکُمُ ٱلَّیْلَ سَرْمَدًا إِلَیٰ یَوْم ٱلْقِیَلُمَةِ مَنْ إِلَلهُ غَیْرُ ٱللهِ یَا تیکُمْ بِضِیآءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ . \*

نور و ظلمت و روز و شب بانهایت تضاد و تعاند، دست به دست یکدیگر داده و برای انجام یک هدف کار میکنند، و از طرفی به وسیلهٔ روز آنچه در زمین است و به وسیلهٔ شب آنچه در آسمان است در برابر دید آدمی گذاشته می شود تا در شبانه روز ملک و ملکوت آسمان و زمین در معرض دیدِ بصر و بصیرت آدمی باشد.

۱. سورهٔ یسّ، آیهٔ ۴۰ (نه خورشید را سزاوار است که ماه را دریابد، و نه شب بر روز سبقت میگیرد، و هر یک در فلکی شناورند).

۲. سورهٔ فرقان، آیهٔ ۶۲ (و اوست آن که گردانید شب و روز راجایگزین همدیگر برای آن کس که بخواهد متذکر شود)
 ۳. سورهٔ قصص، آیهٔ ۷۳ (واز رحمتش قرار داد برای شما شب و روز را، برای این که آرامش بگیرید و از فضل او طلب کنید).

۴. سورهٔ قصص، آیهٔ ۷۱ (بگو آیا دیدهاید اگر بگرداند خدا بر شما شب را همیشگی تا روزقیامت، کیست خدایی غیر از الله که روشنایی بیاورد برای شما، آیا پس چرا نمی شنوید؟)

و شب و روز کتاب وجود را برای انسان ورق می زند تا آیات خدا را در صفحهٔ زمین و آسمان بخواند: ﴿ أَوَ لَمْ یَنْظُرُواْ فِی مَلَکُوتِ ٱلسَّمَاوٰتِ وَ ٱلْأَرْضِ وَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ ا، ﴿ وَكَذَٰلِكَ نُرِیٓ إِبْرَاهِیمَ مَلَکُوتَ ٱلسَّمَاوٰتِ وَ ٱلْأَرْضِ وَ لِیَکُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِینَ ﴾. ۲

انسانی که انعکاس قوانین و اسرار کائنات را در ذهن بشر مِلاک علم و حکمت می داند، چگونه ممکن است سازندهٔ مغز و ذهن و فکر دانشمندان، و قانونگذار قوانین حاکم بر جهان و پدیدآورندهٔ اسرار نظام هستی را فاقد علم و حکمت بداند، با آن که نسبت آنچه از قوانین جهان در ذهن تمام دانشمندان منعکس شده با آنچه برای آنان مجهول مانده است نسبت قطره به دریا است: ﴿ وَ مَا أُوتِیتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِیلاً ﴾ آنان مجهول مانده است نسبت قطره به دریا است: ﴿ وَ مَا أُوتِیتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِیلاً ﴾ آ

چگونه مى توان باور داشت نسخهبردار خطوطى از كتاب هستى، عالم و حكيم باشد، ولى نويسنده كتاب وجود و سازنده نسخهبردار و دستگاه استنساخ، بى شعور و بى ادراك باشد؟! به اين جهت فطرتِ منكرِ خالقِ دانا و توانا هم شهادت به وجود او مى دهد: ﴿ وَ لَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمُوٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ وَ سَخَّرَ ٱلْشَّمْسَ وَ ٱلْقَمَرَ لَيقُولُنَّ ٱللهُ فَأَنَّىٰ يؤْفَكُونَ ﴾ أ، ﴿ وَ لئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمُوٰتِ وَ ٱلأَرْضَ لَيقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾. ٥

مردی از منکرین خدا بر امام هشتم الله وارد شد، امام به او فرمود: اگر گفتهٔ شما درست باشد و حال آن که چنین نیست، ما از نماز و روزه و زکات و اقرارمان ضرری نکردیم ( زیرا وظایف دینی که ایمان و عمل صالح و ترک منکرات است، موجب آرامش روح و اصلاح جامعه است؛ و بر فرض که عبث و بیهوده باشد، تحمل این

\_

١. سورهٔ اعراف، آيهٔ ١٨٥ (آيا نظر نميكنند در ملكوت آسمانها و زمين و آنچه كه خدا از هر چيز خلق كرده).

۲. سورهٔ انعام، آیهٔ ۷۵ (و همچنان نشان میدهیم به ابراهیم ملکوت آسمانها و زمین را، برای ایس که از یقین
 کنندگان باشد).

٣. سورة إسراء، آية ٨٥ (و داده نشديد از علم مگر كمي را).

۴. سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۶۱ (و هر آینه اگر از آنها سؤال کنی: کیست که آفریده است آسمان و زمین را، و مسخّر
کرده است خورشید و ماه را، هر آینه میگویند: البته الله، پس به کجا به دروغ رانده می شوند).

۵. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۹ (و هر آینه اگر از آنها سؤال کنی: کیست که آفریده است آسمان و زمین را، هر آینه البته میگویند آفرید آنها را عزیز علیم).

اعمال، در مقابل احتمال وجود مبدأ و معاد، رنج و ضرر قلیلی است که برای دفع شر، و جلب خیر کثیر محتملی که حدی برای آن نیست، لازم است.)

آن مرد گفت: آن خدایی که می گویی چگونه است و کجاست؟

امام التلافظ فرمود: او به اَیْنْ، اَیْنیّت، و به کَیْفْ، کیفیّت داده است. (او آفرینندهٔ اَیْنْ و مکان، و کَیْفْ و چگونگی است؛ و مخلوق، از اوصاف و احوال خالق نمی شود، و نتیجهٔ اتصاف خالق به اوصاف خلق، احتیاج خالق به خلق است، و به این جهت خداوند متعال به کَیْف و مکانی محدود، و به حسّی محسوس، و به چیزی سنجیده نمی شود.)

آن مرد گفت: هرگاه به یکی از حواس احساس نمی شود، پس نیست.

امام الله فرمود: چون حسّ تو از ادراک او عاجز شد، منکر او شدی و ما چون حواس را از ادراک او عاجز یافتیم، یقین کردیم که او پروردگار ماست. (کسی که موجودات را به محسوسات منحصر می کند، غافل از آن است که حسّ موجود است، ولی محسوس نیست؛ بینایی و شنوایی هست، ولی دیدنی و شنیدنی نیست؛ انسان ادراک می کند غیر متناهی محدود نیست، با این که هر محسوسی محدود و متناهی است؛ و چه بسیار موجودات ذهنی و خارجی هستند که ماوراء حس و محسوساتند، ولی آن شخص به پندار انحصار موجود به محسوس، منکر خالق حسّ و محسوس و وهم و ولی آن شخص به پندار انحصار موجود به محسوس، منکر خالق حسّ و محسوس و وهم و موهوم و عقل و معقول، در حس و وهم و عقل نمی گنجد، زیرا قوهٔ مدرکه فقط بر آنچه ادراک می کند احاطه دارد، و آن قوه مخلوق خداست، و خالق بر خلق احاطه دارد، پس ممکن نیست خالق حس و وهم و عقل که محیط بر آنها است، در حیطهٔ ادراک آنها قرار گیرد، و محیط، محاط بشود؛ و اگر خداوند متعال، محسوس یا موهوم یا معقول شود، با آنچه به این قُوا ادراک می شوند شبیه و شریک خواهد بود، و جهت اشتراک، مستلزم جهت اختصاص است، و ترکیب، خاصیت مخلوق است، پس اگر خداوند متعال، در حس و وهم و عقل بگنجد، مخلوق است نه خالق.)

آن مرد پرسید: خدا از کی بوده؟

امام الله فرمود: تو بگو، از کی نبوده. (خداوندی که قیوم زمان و زمانیات و مجردات و مادیات است، عدم و نیستی و زمان و مکان در ساحت قدس او راه ندارد.) از امام الله پرسید: پس دلیل بر او چیست؟

آن حضرت او را به آیات خداوند در انفس و آفاق هدایت کرد، و به تأمّل در بنیانِ بدن تذکّر داد، که از وجود این بنا و دقایق صنع و لطایف حکمتی که در ساختمان آن به کار رفته است، به وجودِ علم و حکمتِ بانی این بنا، پی ببرد؛ و او را به دقت نظر در ابر و باد و حرکت خورشید و ماه و ستارگان وا داشت، که به تفکر در عجایب قدرت و غرایب حکمت در اجرام آسمانی به تقدیر عزیز علیم برسد، و از حرکت متحرکات علوی به محرکی منزه از حرکت و تغییر، ایمان بیاورد. ۱

ج: تطوّرات مادّه و طبیعت دلیل قدرتی برتر از مادّه و طبیعت است، زیرا تأثیر مادّه و مادّی محتاج به وضع و محاذات است: مثلاً آتشی که در حرارت جسمی تأثیر می کند یا چراغی که شعاع آن فضایی را روشن می کند، تا نسبت خاصّی به آن جسم و فضا پیدا نکند ممکن نیست آن جسم به حرارت آن آتش گرم، و یا آن فضا به نور آن چراغ روشن شود؛ و چون وضع و نسبت با معدوم محال است، پس تأثیر مادّه و طبیعت در پدیده های مختلفی که در مادّه و طبیعت نبوده و به وجود آمده و می آید ممکن نیست؛ و هر معدومی که در آسمان و زمین موجود می شود، دلیل وجود قدرتی است که تأثیر آن، محتاج به وضع و محاذات نیست و ماوراء جسم و جسمانیات است: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمُوهُ إِذَآ أَرَادَ شَیْئًا أَن یَقُولَ لَهُ کُن فَیکُونُ ﴾ . ۲

د: ایمان به خدا در سرشت آدمی است، زیرا انسان به حسب فطرت، خود را موجودی وابسته و محتاج به نقطهٔ اتّکایی می یابد، ولی اشتغال به اسباب و تعلّق به علایق، مانع از وجدان آن نقطهٔ اتّکا است.

١. التوحيد، صفحة ٢٥٠.

سورهٔ یس، آیهٔ ۸۲ (این است و جز این نیست، امر او هر گاه اراده کند چیزی را، که بگوید برای او باش، پس می باشد).

هنگامی که بیچارگی از هر جهت، و ناامیدی از هر چاره سازی حاصل شود، و هر چراغ فکری را خاموش و هر دست قدرتی را عاجز ببیند، وجدان خفتهٔ او بیدار می شود و بی اختیار از آن غنی بالذّات که بالفطره به او متّکی است، استمداد می طلبد: ﴿ قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِّنْ ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَ ٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً لَّئِنْ أَنْجَيٰنَا مِنْ هَلْدِهِ فَقُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِّنْ ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَ ٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً لَئِنْ أَنْجَيٰنَا مِنْ هَلْدِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكُونِينَ ﴾ ا، ﴿ وَ إِذَا مَسَّ ٱلْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مَّنْ فَبُلُ وَ جَعَلَ لِلّٰهِ أَنْدَادًا لِينِهِ اللهِ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ ٢، ﴿ هُو ٱلَّذِي مُسَيِّلِهِ مَنْ كُلُ وَ جَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَ فَرِحُواْ بِهَا يُسَيِّرُكُمْ فِی ٱلْبَرِّ وَ ٱلْبَحْرِ حَتَّیٰ إِذَا کُنْتُمْ فِی ٱلْفُلْكِ وَ جَرَیْنَ بِهِمْ بِرِیحٍ طَیبَةٍ وَ فَرِحُواْ بِهَا جَاءَمُهُ ٱلْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَ ظَنُواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواْ ٱلللهَ جَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَ ظَنُواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواْ ٱلللهَ مُخْلِطِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَئِنْ أَنْجُيْتَنَا مِنْ هَاذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ ٣.

#### مردى به حضرت صادق اليلا عرض كرد:

« يابن رسول الله دلنى على الله ما هو، فقد أكثر على المجادلون و حيرونى. فقال له: يا عبدالله، هل ركبت سفينة قط؟ قال: نعم. قال: فهل كسر بك حيث لا سفينة تنجيك و لا سباحة تغنيك؟ قال: نعم، قال: فهل تعلق قلبك هنالك أن شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلصك من ورطتك؟ قال: نعم، قال الصّادِقُ للسِّلا: فذلك الشيئ هو الله القادر على الإنجاء حيث لا منجى و على الإغاثة حيث لا مغيث ». \*

۱. سورهٔ انعام، آیهٔ ۶۳ (بگو کیست که شما را نجات میدهد از تاریکیهای بیابان و دریا، میخوانید او را به زاری و نهان، که اگر نجات بدهد ما را از این تاریکیها، هر آینه خواهیم بود البته از شکرگزاران)

سورهٔ زمر، آیهٔ ۸ (و هرگاه برسد انسان را شدّتی، پروردگار خود را بخواند زاری کنان، بعد از آن چـون عـطا
 کند به او نعمتی، فراموش کند آنچه را که از قبل می خواند و برای خدا همتایانی قرار دهد تا گمراه کند از راهش).

۳. سورهٔ یونس، آیهٔ ۲۲ (اوست که سیر می دهد شما را در بیابان و دریا، حتی زمانی که در کشتی باشید و روان شود آن کشتی با ایشان به بادی خوش و خوشنود شوند به آن، [هنگامی که] بیایدشان بادی تند و بیایدشان موج از هر سو، و گمان برند که به بلا احاطه شده اند بخوانند خدا را با اخلاص در دین، اگر نجات دهی ما را از این، هر آینه خواهیم بود البته از شکرگزاران).

۴. بحار الانوار جلد ٣، صفحهٔ ۴۱ (يابن رسول الله مرا دلالت كن بر الله كه او چيست؟ كـ ه بسيار شـدند بـر مـن

این معرفت و ارتباط فطری با خداوند، چنان که هنگام بیچارگی به انقطاع مطلق، از غیر او وجدان می شود، می توان در حال اختیار، به دو بال علم و عمل به آن رسید: اوّل: آن که انسان به نور عقل، حجاب جهل و غفلت را بر طرف کند و ببیند که وجود و کمالات هر موجود، از خود و به خود او نیست، و بیابد که همه منتهی می شود به ذات قدّوسی که: ﴿ هُوَ الْأُوّلُ وَ الْأَخِرُ وَ ٱلظَّهِرُ وَ ٱلظَّهِرُ وَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾. ٢

دوم: آن که به وسیلهٔ طهارت و تقوی کدورت آلودگیها و رذایل نفسانی را از گوهر جان بزداید، زیرا بین خدا و بندهٔ او جز حجاب جهل و غفلت و کدورت گناه، حاجب و مانعی نیست، و این حجاب باید با جهاد علمی و عملی برطرف شود: ﴿ وَ ٱلَّذِینَ جَلهَدُواْ فِینَا لَنَهْدِیَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾. "

امام ششم علي به ابن ابي العوجاء فرمود:

« ویلك و كیف احتجب عنك من اراك قدرته فی نفسك؟ نشؤك و لم تكن، و كبرك بعد صغرك و قوتك بعد ضعفك، و ضعفك بعد قوتك، و سقمك بعد صحتك، و صحتك بعد سقمك، و رضاك بعد غضبك، و غضبك بعد رضاك، و حزنك بعد فرحك، و فرحك بعد حزنك، و حبك بعد بغضك، و بغضك بعد حبك، و عزمك بعد إبائك، و إباؤك بعد عزمك، و شهوتك بعد كراهتك، و كراهتك بعد شهوتك، و رخبتك بعد رهبتك، و رهبتك، و رهبتك، و رهبتك، و رجائك بعد يأسك، و

ے کسانی که مجادله می کنند و مرا به حیرت انداختند. حضرت فرمود: یا عبدالله آیا هرگز کشتی سوار شدی؟ گفت: بلی، فرمود: آیا کشتی شکسته شدی، در جایی که نه کشتی است که تو را نجات دهد، و نه شنایی است که تو را بی نیاز کند؟ گفت: بلی، فرمود: آیا در آن جا تعلق قلب و خاطر به قادر و توانایی پیدا کردی که تو را از آن ورطه خلاص کند؟ گفت: بلی، حضرت فرمود: پس همان الله است که قادر است بر نجات دادن، آن جا که نجات دهندهای نیست، و بر کمک کردن، آن جا که کمک کنندهای نیست).

١. سورة حديد، آية ٣ (اوست اوّل و آخر و ظاهر و باطن، و او به هر چيزي داناست).

٢. سورة حشر، آية ٢۴ (اوست خداوند آفرينندة پديد آرندة صورتساز، براي اوست اسماء حسني)

٣. سورهٔ عنكبوت، آيهٔ ۶۹ (و آنان كه جهاد كردند در ما هر آينه هدايت ميكنيم البته آنان را بهراههاي خودمان)

يأسك بعد رجائك، و خاطرك بما لم يكن في وهمك، و عزوب ما انت معتقده عن ذهنك، و ما زال يعد على قدرته التي في نفسي التي لا أدفعها حتّى ظننت انه سيظهر فيما بيني و بينه ». \

۱. بحار الانوار، جلد ۳، صفحهٔ ۴۳ (فرمود: وای بر تو، و چگونه از تو پنهان شده است کسی که قدر تش را در نفست به تو نشان داده است: پدیدار شدنت و حال آن که نبودی، و بزرگی تو را بعد از کوچکیت، و قوّت تو را بعد از ناتوانیت، و ناتوانی تو را بعد از قوّتت، و مرض تو را بعد از صحّتت، و صحّت تو را بعد از مرضت، و رضایت تو را بعد از غضبت، و غضب تو را بعد از رضایت، و حزن تو را بعد از شادیت، و شادی تو را بعد از جد از بعد از بعد از بعد از ابعد از ابعد از بعد از ابعد از ابعد از ابعد از ابعد از ابعاء و حزنت، و دوستی تو را بعد از دشمنیت، و دشمنی تو را بعد از دوستیت، و عزم و تصمیم تو را بعد از ابعاء و امتناعت، و اباء و امتناع تو را بعد از عزمت، و شهوت و میل تو را بعد از کراهتت، و کراهت تو را بعد از شهوتت، و رغبت تو را بعد از بیم و ترست، و بیم و ترس تو را بعد از رغبتت، و امید تو را بعد از ناامیدیت، و ناامیدی تو را بعد از امیدواریت، و به خاطر آوردنت آنچه که در وهم تو نبود، و پنهان شدن از ذهنت آنچه به او معتقد بودی، و همچنان آثار قدرت او را در خودم بر می شمرد که نمی توانستم سر از آن باز بزنم و نادیده باگیرم، تا به جایی رسید که گمان کردم به زودی بین من و او نمایان می شود)

#### توحيد

توحید عبارت است از اعتقاد به آن که خداوندِ عالم: یکانهای است که ترکیب از اجزاء و صفات در او راه ندارد، زیرا وجود هر مرکبی محتاج به اجزا و ترکیب کنندهٔ آن اجزا است، و وجودِ محتاج، محال است بخشندهٔ وجود به خود و به غیر باشد؛ و در خداوندی و صفات هم شریک ندارد. ۱

#### ۱. توحید مراتبی دارد:

توحید ذات: هر موجودی مرکّب است، به جز ذات قدّوسِ خداوند متعال که واحدی است که احدیت عین ذات اوست. و هر چیز جز او قابل قسمت است در وجود، مانند انقسام جسم به مادّه و صورت؛ و در وهم، مانند انقسام زمان به آنات؛ و در عقل، مانند انقسام انسان به انسانیّت و وجود، و انقسام هر موجود متناهی به محدود و حدّ. در هنگامهٔ جنگ جمل شخصی گفت: یا امیرالمؤمنین، آیا میگویی: همانا خدا یکی است؟ مردم بر او حسمله کردند که در چنین موقعیّتی که برای امیرالمؤمنین پیش آمده، چه جای این سؤال است!

حضرت فرمود: او را وابگذارید، آنچه او از ما میخواهد، ما هم از این قوم همان را میخواهیم؛ مراد ما توحید خداست. سپس فرمود: همانا این گفتار که خدا واحد است بر چهار قسم است که دو وجه آن بر خدا روا نیست، و دو وجه در او ثابت است. امّا آن دو که بر او جایز نیست:

۱) واحدى است كه در اعداد است؛ وحدانيّت او وحدانيّت عددى نيست، زيرا هر واحدى كه شانى دارد، بـر واحدى كه ثانى نداردگفته نمىشود: ﴿لَقَدْكَفَرَ اللَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾ (سورة مائده، آية ٧٣. هر آينه البته كافر شدند كسانى كه گفتند: خدا سومينِ سه تا است).

۲) واحدی است که از آن، نوعی از جنس اراده می شود؛ چنان که گفته می شود: «او واحدی از مردمان است »

.....

ے اطلاق واحد به این معنی که فردی از صنف و نوع است بر خداوند روا نیست، چون در این اطلاق تشبیه است، و خداوند شبیه ندارد.

و امّا دو وجهي كه بر خدا جايز است:

۱) او واحدى است كه چيزى شبيه او نيست.

۲) خداوند عزوجل احدى است كه در وجود و عقل و وهم قسمت پذير نيست (بحارالانوار جلد ۳، صفحه ۲۰۶).

توحید ذات و صفات: یعنی صفات ذاتیّهٔ خداوند متعال مانند حیات و علم و قدرت، عین ذات خداست، و گرنه، تعدّد ذات و صفت مستلزم ترکیب و تجزیه است، و ترکیب از اجزاء مستلزم احتیاج به اجزاء و ترکیب کنندهٔ آن اجزاء است؛ و همچنین لازمهٔ زیادهٔ صفات بر ذات، آن است که در مرتبهٔ ذات، فاقد صفات کمال باشد، لکن در او جهت امکان وجود آن صفات باشد، بلکه گذشته از امکان صفات، امکان ذات لازم می آید؛ چون فاقد صفات کمال و حامل امکان صفات، محتاج است به غنّی بالذات.

امير المؤمين علي فرمود: «اول عبادة الله معرفته، و اصل معرفة الله توحيده، و نظام توحيد الله نفى الصفات عنه، بشهادة العقول ان كل صفة و موصوف مخلوق، و شهادة كل مخلوق ان له خالقاً ليس بصفة و لا موصوف. »

(بحار الانوار، جلد ۵۴، صفحهٔ ۴۳. اوّل عبادت خدا معرفت اوست، و اصل معرفت خداوند توحید اوست، و نظام توحید خدا نفی صفات از اوست؛ زیرا به شهادت عقلها، هر صفت و موصوفی مخلوق است؛ و هر مخلوقی شهادت می دهد که برای او خالقی است که صفت و موصوف نیست.)

توحيد در الوهيّت: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيمُ﴾ (سورة بقره، آية ١۶٣. و خداى شما خداى يكتا است، نيست خدايي جز او، بخشنده مهربان).

توحید در ربوبیّت: ﴿قُلْ أَغَیْرَ اللهِ أَبْغِي رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ﴾ (سورهٔ انعام، آیـهٔ ۱۶۴. بگـو آیـا غـیر از الله پروردگاری بجویم، و حال آن که او پروردگار همه چیز است)؛ ﴿أَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَیْرُ أَمِ اللهُ الْوَاحِـدُ الْـقَهَّارُ﴾ (سورهٔ یوسف، آیه ۳۹. آیا پروردگاران پراکنده بهتر است یا خداوند یگانهٔ قهّار).

توحید در خلق: ﴿قُل اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (سورة رعد، آیهٔ ۱۶. بگو الله است آفرینندهٔ همه چیز، و او یکتای قهار است)؛ ﴿وَالَّذِینَ یَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لاَ یَخْلُقُونَ شَیْتاً وَهُمْ یُخْلَقُونَ﴾ (سورهٔ نحل، آیهٔ ۲۰. و آنان راکه بجز خدا میخوانند، چیزی نمی آفرینند، و خود آنها آفریده می شوند).

توحيد در عبادت: كه بندگى منحصر به او باشد. ﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَّاً وَلاَ نَفْعاً﴾ (سورة مائده، آيهٔ ۷۶. بگو: آيا عبادت ميكنيد از غير خدا آنچه را كه مالك نيست براي شما ضرر و نفعي را!).

توحید در امر و حکم: ﴿أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (سورة اعراف، آیهٔ ۵۴. همانا برای اوست خلق و امر، بلند مرتبه است خداوند که پرورش دهندهٔ عالمیان است)؛ ﴿إِنِ الْحُکْمِ اِلاَّ لِـلّهِ ﴾ (سورهٔ یـوسف، آیهٔ ۴۰. نیست حکم مگر برای خدا).

**←** 

توحييد توحييد

اکنون به بعضی از ادلّهٔ آن اشاره می شود:

۱ ـ تعدّد الله اشتراک در خداوندی را می طلبد، چون هر دو اله هستند؛ و همچنین تعدّد امتیاز را می طلبد تا دو گانگی محقّق شود؛ و وجود مرکّب، از آنچه به او اشتراک و از آنچه به او امتیاز است، ممکن و محتاج است.

٢ ـ تعدّد اله بدون امتياز محال است، و امتياز موجب فقدان كمال، و فاقدِ كمال،

→ توحید در خوف و خشیت: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ رَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (سورة آل عمران، آیهٔ ۱۷۵. پس نترسید از ایشان، و بترسید از من اگر مؤمن هستید)؛ ﴿فَلا تَخْشَوُ النَّاسَ وَ اَخْشَونِ ﴾ (سورة مائده، آیهٔ ۴۴. پس نترسید از مردم و بترسید از من).

توحید در ملک: ﴿وَقُلْ الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ﴾ (سورة اسرا، آية ١١١. و بگو: حمد براي خدايي است كه نگرفته است فرزندي و نه ميباشد براي او شريكي در ملك).

توحید در ملک نفع و ضرر: ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرّاً وَلاَ نَفْعاً إِلّا مَاشَاءَ الله ﴾ (سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۸۸. بگو: مالک نیستم برای نفس خود هیچ نفع و ضرری مگر آنچه را که خدا بخواهد)؛ ﴿قُلْ فَمَنْ یَمْلِكُ لَكُمْ مِن اللهِ شَیئاً إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرّاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً ﴾ (سورهٔ فتح، ۱۱. بگو: پس کیست که مالک باشد برای شما از خدا چیزی را، اگر خدا برای شما ضرری را اراده کند، یا برای شما نفعی را اراده نماید).

توحيد در رزق: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِن السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ ﴾ (سورهٔ سبأ، آيهٔ ۲۴. بگو: كيست كه از آسمانها و زمين به شما روزى مى دهد، بگو: الله است)؛ ﴿أَمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾ (سورهٔ ملك، آيهٔ ۲۱. آيا كيست كه روزى دهد شما را اگر بازگير د خدا رزق خود را).

توحید در توكّل: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً﴾ (سورة احزاب، آیة ۳. و توكل كن بر خدا، و بس است خداوند كه وكیل باشد)؛ ﴿اللهُ لَا إِلَهَ إِلّا هُو وَعَلَى اللهِ فَلْیَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (سورة تغابن، آیه ۱۳. نیست خدایمی مگر او، پس باید مومنان بر خداوند توكل كنند).

توحید در عمل: ﴿وَمَا لِاَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴾ (سورة ليل، آية ٢٠ ـ ١٩. و حال آنكه براى احدى در نزد او نعمتى نبود كه جزا داده شود، مگر در طلب رضاى وجه پروردگار اعلاى خود). توحید در توجّه: ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ (سورة انعام، آية ٧٩. همانا برگرداندم روى خود را به آن كس كه آفريد آسمانها و زمين را).

و این مقام کسانی است که به هلاک ذاتی و فنای کائنات پی بر دهاند، و یافته اند که: ﴿ کُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾. (سورهٔ قصص، آیهٔ ۸۸. هر چیزی هلاک و نابود است مگر وجه او)؛ ﴿ کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانٍ \* وَ یَبْقَی وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِکْرَامِ ﴾ (سورهٔ رحمن، آیهٔ ۲۶ و ۲۷. هر که بر روی زمین است فانی شود. و باقی می ماند وجه پروردگار تو که صاحب جلال و اکرام است). و توحید در توجّهِ فطری به خداوند متعال را: ﴿ وَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَیُّومِ ﴾ (سوره طه، آیهٔ ۱۸۱ و روی ها خوار و ذلیل باشد برای خدای زندهٔ پاینده) به توحیدِ در توجّهِ ارادی متجلّی کرده است.

محتاج است؛ و باید سلسلهٔ احتیاج، به غنیّ با لذّات از جمیع جهات ختم شود، و گرنه محال است نیازمند به وجود، بخشندهٔ وجود باشد.

۳ خداوند متعال موجودی است که برای او حدّی نیست، زیرا که هر محدودی مرکّب از وجود و حدّ آن وجود است، و حدّ وجود، فقدان و نبودِ کمالِ زاید بر آن وجود است، و چنین ترکیبی بدترین اقسام ترکیب است ـ زیرا در سایر اقسام ترکیب: یا ترکیب از دو «بود»، و یا ترکیب از «بود» و «نمود» است؛ و در این قسم، ترکیب از بود و نبود است، و هر گونه ترکیبی بر خداوند محال است؛ و چنین موجودی، واحدی است که ثانی برای او متصوّر نیست؛ زیرا تصوّرِ ثانی، حکم به محدودیّت و تناهی اوست؛ پس او یکتایی است که ثانی برای او نه قابل تحقّق و نه قابل تصوّر است.

۱. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۸۴ (و اوست آن که در آسمان خداست و در زمین خداست و اوست حکیم دانا)

۲. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۱، ۲۲ (ای مردم پرستش کنید پروردگار خویش را آن که بیافرید شما و پیشینیان از شما را، شاید که شما پرهیزکاری کنید؛ آن خدایی که برای شما زمین را بساط گسترده کرد، و آسمان را سقف افراشته نمود، و نازل کرد از آسمان آبی را، پس بیرون آورد به آن آب از میوه ها رزقی بـرای شـما، پس بـرای خـدا همتایان قرار ندهید و حال آن که میدانید).

توحيىد توحيىد

۵ ـ از امام ششم الله سؤال شد: چرا جایز نیست که صانع عالم بیش از یکی باشد؟ فرمود: اگر ادعا کنی که دو تاست، باید بین آن دو فُرجه ای باشد تا دو تا بشوند، پس آن فُرجه ثالث شد؛ و اگر سه شدند، باز بین آن سه، دو فُرجه لازم است تا سه تحقق پیدا کند؛ پس آن سه پنج می شود، و همچنین عدد تا بی نهایت افزایش پیدا می کند، در نتیجه اگر خدا بیش از یکی باشد، باید خدایان نامتناهی در عدد موجود باشند. ۱

## ع ـ امير المؤمنين اليال به فر زندش فرمود:

« و اعلم يا بنى أنه لو كان لربك شريك لأتتك رسله، و لرأيت آثار ملكه و سلطانه، و لعرفت أفعاله و صفاته ». ٢

نتیجهٔ ایمان به وحدانیّتِ پروردگار، توحید در عبادت است، که جز او کسی سزاوار پرستش نیست، چون غیر او هر کس که باشد عبد و بنده است: ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِی السَّمَوٰتِ وَ الْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِی الرَّحْمَانِ عَبْداً ﴾. "و عبودیّت و عبادت برای غیر خدا ذلّت کشیدن از ذلیل، و گدایی کردن از گدا، بلکه ذلّت کشیدن از ذلیل، و گدایی کردن از گدا، بلکه ذلّت کشیدن از ذلّت و گدایی کردن از گدایی است: ﴿ یَا أَیُّهَا النّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَآءُ إِلَی اللهِ وَ اللّٰهُ هُوَ الْغَنِیُ الْحَمِیدُ ﴾. "

ايمان به وحدانيّت خداوند متعال و اين كه هر چه هست از او و به او، و بازگشتش به سوى اوست، در سه جمله خلاصه مى شود: « لا إِلٰهَ إِلاَّ ٱللهُ »، « لا حَوْلَ وَ لا قُوَّةَ إلاّ بِاللهِ »، ﴿ وَ إِلَى ٱللهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾. ٥

سعادتمند کسی است که این سه کلمهٔ طیّبه ذکر مستمر او باشد، و به این سه کلمه بیدار

١. بحارالانوار ، جلد ٣، صفحه ٢٣٠.

۲. نهج البلاغه، رسائل امیرالمؤمنین الیا شمارهٔ ۳۱، از وصایای آن حضرت به امام حسن مجتبی الیا : (بدان ای پسر من، اگر برای پروردگار تو شریکی بود هر آینه فرستادگان او برایت می آمدند و آثار ملک و سلطنت او را می شناختی).

۳. سورهٔ مریم، آیهٔ ۹۳ (نیست آن که در آسمان و زمین است مگر این که می آید خدای رحمان را به عبودّیت و بندگی) ۴. سورهٔ فاطر، آیهٔ ۱۵ (ای مردمان شمایید محتاجان به پروردگار، و خداوند بی نیاز است و ستوده).

۵. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۰۹ (و به سوی خدا بازگردانیده می شود أمور)

شود و بخوابد، و زندگی کند و بمیرد، و به حقیقتِ ﴿ إِنَّا لِلّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَٰجِعُونَ ﴾ انایل شود. و اثر ایمان به توحید، تمرکزِ اشعّهٔ فکر و ارادهٔ فرد و جامعه به یک هدف است که بالاتر از او و بلکه به جز او هدفی نیست: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلّهِ مَثْنیٰ وَ فُرُادیٰ ﴾ . آبا توجّه به این که تمرکز اشعّهٔ نفس انسانی، به او قدرتی می دهد که با تمرینِ تمرکز در نقطهٔ موهوم، می تواند توانایی های حیرت انگیز از خود نشان دهد، آیا اگر اشعّهٔ فکر و ارادهٔ انسان به حقیقتی که مبدأ و منتهای وجود و ﴿ نُورُ ٱلسَّمَوٰتِ وَ ٱلأَرْضِ ﴾ آاست متمرکز شود، به چه مقامی خواهد رسید؟!

فرد و جامعه ای که به مقام: ﴿ إِنِّی وَجَّهْتُ وَجْهِیَ لِلَّذِی فَطَرَ ٱلسَّمَاوُٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ حَنِیفًا وَ مَا أَنَا مِنَ ٱلمُشْرِكِینَ ﴾ أنایل شود، كانون خیر و سعادت و كمالی خواهد شد كه ما فوق تقریر و بیان است.

عن ابي حمزة عن ابي جعفر عليَّلا:

« قال سمعته يقول: ما من شيئ اعظم ثواباً من شهادة ان لا اله الآ الله، لان الله عزوجل لا يعدله شيئ و لا يشركه في الامر احد. »  $^{0}$ 

از این روایت استفاده می شود: همچنان که چیزی عدیلِ خداوند متعال نیست، و احدی شریک در امر آن ذاتِ قدّوس نیست، شهادت به این حقیقت که مدلول کلمهٔ طیّبهٔ « لا اله الا الله » است، عدیلی در اعمال ندارد؛ و به تناسب جزا با عمل، شریکی در ثواب ندارد.

شهادت لساني به « لا اله الا الله » موجب صيانت جان و مال در دنيا ؛ و شهادت قلبي

۱. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۵۶ (همانا برای خداییم و همانا ما به سوی او باز میگردیم)

۲. سورهٔ سبأ، آیهٔ ۴۶ (بگو این است و جز این نیست، شما را به یک چیز موعظه میکنم که قیام کنید برای خدا دو نفر دو نفر، و به تنهایی).

٣. اشاره به سورهٔ نور، آیهٔ ٣٥ (خداست نور آسمانها و زمین)

۴. سورهٔ انعام، آیهٔ ۷۹ (همانا برگرداندم روی خود را به آن کس که آفرید آسمانها و زمین را، در حالی که با استقامتم به توحید، و نیستم من از مشرکین)

۵. التوحيد، صفحه ١٩.

توحييد توحييد

به آن، موجب نجات از عذاب نار؛ و جزای آن، بهشت برین است؛ و این کلمهٔ طیّبه مظهر رحمتِ رحمانیّه و رحیمیّه است.

از امام ششم الله روایت شده: همانا خداوند تبارک و تعالی به عزّت و جلال خود قسم یاد کرده که اهل توحیدِ خود را هرگز به آتش عذاب نکند ۱.

و از رسول خدا الله المالية نقل شده است:

« ماجزاء من انعم الله عزّ وجلّ عليه بالتوحيد الا الجنة » ٢.

كسى كه اين كلمهٔ طيّبه ذكر مداوم او باشد، در مقابل امواج سهمگينِ حوادث و وساوس و هوسها، كشتى دل را به لنگر «لا اله الا الله» از گرداب مهالك نجات مى دهد: ﴿ اللّٰذِينَ آمَنُوا وَ تَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلَا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ ٣.

و حروف آن به جهر و اخفات ادا می شود، که جامع ذکر جلی و خفی است، و مشتمل بر اسم مقدس «الله» است، که از امیرالمؤمنین المیلا نقل شده است: که الله بزرگترین اسم از اسماء خداست، و اسمی است که مخلوقی به آن مسمّی نشده، و تفسیرش آن است: که اوست کسی که هر مخلوقی در انقطاع امید از غیر خدا، او را می خواند. ﴿ قُلْ أَرَأَیْتَکُمْ إِنْ أَتَاکُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَتُکُمْ السَّاعَةُ أَغَیْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ کُنتُمْ صَادِقِینَ \* بَلْ إِیّاهُ تَدْعُونَ فَیَکْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِنْ شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِکُونَ ﴾ \*.

ابوسعید خدری از رسول خدا الله ایک از رسول خدا الله ایک کرده است که خداوند جلّ جلاله به موسی فرمود:

١. التوحيد، صفحهٔ ٢٠.

۲. التوحید، صفحهٔ ۲۲، (جزای کسی که خدا نعمت توحید را به او عنایت کر ده به جز بهشت نیست.)

۳. سورهٔ رعد، آیهٔ ۲۸. (کسانی که ایمان آوردند، و آرام میگیرد دلهای ایشان به ذکر خدا، همانا به ذکر خدا دلها آرام میگیرد)

۴. سورهٔ انعام، آیهٔ ۴۰ و ۴۱ (بگو آیا چه می بینید شما کفار، اگر عذاب خدا، شما را بیاید، یا قیامت شما را دریابد، آیا غیر خدا را می خوانید، اگر راستگو هستید؛ بلکه او را می خوانید، پس بسر می دارد از شما آنچه را کسه خواندید به سوی او، اگر بخواهد، و فراموش می کنید آنچه را شرک می ورزیدید).

یا موسی اگر آسمانها و آبادکننده های آنها (که مدبّرات امرند) و زمینهای هفتگانه، در یک کفه گذاشته شود، و «لا اله الا الله» در یک کفه، آن کفه فزونی می گیرد ( یعنی تمام مادیات و مجردات در مقابل این کلمه سبک و زن است.)

. ۱۱ . . . س

١. التوحيد، صفحه ٣٠.

#### عدل

برای اثبات عدل خداوند متعال ادلّهٔ متعدّدی است که برخی از آنها ذکر می شود:

۱ - هر انسانی هر چند که به دین و آیینی هم مقیّد نباشد، به حسب فطرت خود،

حُسن و خوبیِ عدل، و زشتی و بدیِ ظلم را درک می کند؛ حتی اگر به ظالم نسبت ظلم

بدهند از این نسبت متنفّر، و اگر او را عادل بخوانند شاد و مسرور می شود.

شخصِ ستم کاری که تحت تأثیر شهوت و غضب، تمام همتش رسیدن به هوسهای نفسانی است، اگر سرو کارش به محکمه بیفتد و قاضی به ملاحظهٔ زور و زر او حقّ صاحب حقّی را که خصم آن ظالم است پایمال کند و به نفع آن ستم کار حکم کند، هر چند حکم قاضی موجب خشنودی اوست، ولی عقل و فطرت وی زشتی حکم و پستی حاکم را می یابد؛ و بر عکس اگر قاضی تحت تأثیر آن زور و زر قرار نگیرد، و حقّ و عدالت را مراعات کند، ستم کار از او ناراضی است، ولی فطرت او شخص قاضی و قضاوت او را به دیدهٔ احترام و تحسین می نگرد.

پس چگونه ممکن است خداوندی که بدی ظلم و خوبی عدل را در فطرت انسان نهاده است، آنگونه که او را به زیور عدل آراسته و از آلودگی به ظلم وارسته کند، و به مقتضای: ﴿ إِنَّ ٱللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَ ٱلْإِحْسَانِ ﴾ او ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّی بِالْقِسْطِ ﴾ او ﴿ يَدَاوُدُ إِنَّا

١. سورة نحل، آية ٩٠ (همانا خداوند أمر مي كند به عدل و احسان)
 ٢. سورة اعراف، آية ٢٩ (بكو أمر كرده است پروردگار من به قسط)

جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْحَقِّ وَ لاَتَتَبِعِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ ابه عدل فرمان بدهد ولي خود ظالم در ملك و حكمش باشد؟!

۲ منشأ ظلم، يا جهل به قُبحِ ظلم، يا عجز از رسيدن به هدف، و يا لغو و عبث در كار است؛ و خداوند متعال از جهل و عجز و سفاهت منزّه است.

بنابراین علم و قدرت و حکمتِ لایتناهی ایجاب میکند، که خداوند متعال عادل و از هر ظلم و قبحی منزّه باشد.

۳-ظلم نقص است، و اگر خداوند ظالم باشد، لازم می آید ترکیب او از کمال و نقصان، و و جدان و فقدان ؛ و گذشته از این که این ترکیب بدترینِ اقسام ترکیب است، مرکّب از کمال و نقص، محتاج و محدود است ؛ و این دو خاصیّت مخلوق است نه خالق.

نتيجه آن كه خداوند عادل است در آفرينش كائنات: ﴿ شَهِدَ ٱللّٰهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَ الْمَلَئِكَةُ وَ أُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآئِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ٢، و در قوانين و المُمَلَئِكَةُ وَ أُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآئِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلاَّ هُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ٢، و در قوانين و احكام: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَ ٱلْمِيزَانَ لِيقُومَ ٱلنَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ ٣ و همچنين در حسابرسي بندگانش در روز جزا ﴿ وَ قُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَ هُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾. ٢

عن الصادق الثلان

« انه سأله رجل فقال له: إن اساس الدين التوحيد و العدل، و علمه كثير، و لا بد لعاقل منه، فأذكر ما يسهل الوقوف عليه و يتهيأ حفظه، فقال: أما

۱. سورهٔ ص، آیهٔ ۲۶ (ایداود ما تو را در زمین خلیفه قرار دادیم، پس حکم کن بین مردمان به حقّ، و پیروی مکن هوی را).

۲. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۸ (شهادت داده است خدا که هر آینه به جز او خدایی نیست، و ملائکه و صاحبان علم،
 در حالی که قیام کنندهٔ به قسط است، نیست خدایی به جز او که عزیز است و حکیم)

۳. سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۵ (همانا به تحقیق فرستادیم پیامبران خویش را با دلایل و حجتها، و فرستادیم با ایشان
 کتاب و میزان را تا قیام کنند مردم به قسط)

۴. سورهٔ يونس، آيهٔ ۵۴ (و قضاوت شدبين آنها به قسط، و آنها ستم نمي شوند)

توحييد توحييد

التوحيد فأن لاتجّوز على ربك ما جاز عليك، و اما العدل فأن لا تـنسب الى خالقك ما لامك عليه » ١

و به هشام بن حکم فرمود:

« الا اعطيك جملة في العدل و التوحيد؟ قال: بلى جعلت فداك، قال: من العدل ان لا تتهمه و من التوحيد ان لا تتوهمه ». ٢

و اميرالمؤمنين عليه فرمود:

«كل ما استغفرت الله منه فهو منك، وكل ما حمدت الله عليه فهو منه ». ٣

\_\_\_\_\_

۱. بحارالانوار، جلد ۴، صفحهٔ ۲۶۴ (حضرت صادق الله فرمود: به تحقیق اساس دین توحید و عدل است، و علم آن بسیار است، و چارهای نیست برای هر عاقلی که بهرهمند از آن باشد، پس ذکر می کنم آنچه را که وقوف بر آن آسان و آمادگی حفظ آن باشد، پس فرمود: امّا توحید این است که آنچه بسر تو ممکن و رواست بسر پروردگار خود ممکن و روا ندانی، و امّا عدل این است که نسبت ندهی به خالق خود آنچه را که تو را بسر آن ملامت و سر زنش کرده است).

۲. بحار الانوار ، جلد ۵، صفحه ۵۸ (آیا عطا کنم به تو جمله ای در عدل و توحید؟ گفت: بلی فدایت شوم. فرمود:
 از عدل است که او را متهم نکنی ، و از توحید است که او را توهم ننمایی)

۳. بحارالانوار ، جلد ۵، صفحهٔ ۵۹ (هر چیزی را که از آن استغفار میکنی از تو است، و هر چه خدا را بر آن حمد و ثنا میگویی از اوست)

## نبوّت

#### نبوت عامّه

بعد از آن که وجود خالقِ حکیم ثابت شد، ضرورت وجود نبوّت و نبیّ ثابت می شود. نخست ضرورت وجود تعلیم و تربیت الهی بیان می گردد:

برای درک احتیاج بشر به هدایت انبیا، باید خلقت انسان و هدف از این خلقت و عوامل رساننده و بازدارنده از آن هدف را شناخت؛ رسیدگی به عمق ایس مباحث پینان که از عنوان بحث پیداست در این مختصر نمی گنجد، ولی به قدر ضرورت به بعضی از جهات اشاره می شود:

اوّل: انسان موجودی است دارای غرایز مختلف، و حیات آدمی از حیات نباتی که ضعیف ترین مرتبهٔ حیات است شروع می شود تا می رسد به حیات عقلانی.

آدمی مخلوقی است مرکّب از طبع و عقل، و جسمی با حوایج محدود، و جانی با خواسته های نامحدود؛ در ترقّی و تعالی از ملائک بالاتر، و در انحطاط و تنزّل از بهائم پست تر.

عن عبدالله بن سنان، قال سألت ابا عبدالله جعفر بن محمّد الصّادق علي فقلت: الملائكة افضل ام بنو آدم؟ فقال: قال امير المؤمنين على بن ابى طالب علي الله الله عزّ و جلّ ركب في الملائكة عقلا بلا شهوة، و ركب في البهائم شهوة بلا

عقل، و ركب في بني آدم كليهما، فمن غلب عقله شهو ته فهو خير من الملائكة، و من غلبت شهو ته عقله فهو شرّ من البهائم. \

و این آفرینش آن چنان بدیع است که بعد از تسویهٔ پیکر او و دمیدن روح مضاف به حقّ سبحانه و تعالی در او ۲، خلقتی استثنایی از تمام موجودات پیدا کرد، که عظمت آن از جملهٔ: ﴿ ثُمَّ اَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخُلِقِينَ ﴾ ۳ پیداست.

آدمی درک میکند که برای زندگی محدود مادّی ساخته نشده است، زیرا حکمت اقتضا میکند که ابزار متناسب با کار، و کیفیّت خلقت متناسب با هدف باشد.

اگر زندگی انسان محدود به حیات دنیوی بود برای او ادراک حیوانی و شهوت و غضبی که جلب ملایمات و دفع منافرات این حیات را بنماید کافی بود، و اعطاءِ عقلی که عاشق علم نامحدود و آراستگی به زیور کمالات اخلاقی و عملی است، و فطرتی که هر مقام و منزلتی پیدا کند تشنهٔ مرتبهٔ بالاتر است، دلیل آن است که برای زندگی نامحدود ساخته شده چنان که در حدیث نبوی است: «ما خلقتم للفناء بل خلقتم للبقاء و انما تنقلون من دار الی دار ».

از طرفی حکمت حکیم علی الاطلاق ایجاب میکند که هر استعدادی که در نهاد انواع کائنات قرار داده است، عوامل فعلیّت آن قابلیّت را هم مهیّا نماید؛ زیرا افاضهٔ

۱. علل الشرایع، جلد ۱، صفحهٔ ۵ باب ۶ ح ۱ (عبدالله بن سنان گفت: از حضرت ابی عبدالله جعفر بین محمد الصادق الله پرسیدم، آیا ملائکه افضل هستند یا بنی آدم؟ امام الله فرمود که امیرالمؤمنین علی بین ابی طالب الله فرمود: هر آینه خداوند عزّ و جلّ در ملائکه عقل بدون شهوت، و در بهائم شهوت بدون عقل، و در بنی آدم هر دو را ترکیب کرد، پس کسی که عقل او بر شهوتش غلبه کند از ملائکه بهتر است، و کسی که شهوت او بر عقلش غالب شود از بهائم بدتر است)

۲. اشاره به آیهٔ کریمهٔ ۲۹ از سورهٔ حجر: فَإِذَا سَوَّ يُتُهُ وَ نَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِی فَـقَعُوا لَـهُ سُـجِدِينَ (پس آنگـاه کـه آراستمش و دمیدم در او از روح خویش، پس بیفتید برایش سجده کنان)

۳. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۱۴ (بعد انشاء کردیم او را آفرینش دیگری پس بلند مرتبه است خداوند که بهترین آفرینندگان است.)

۴. بحارالانوار، جلد ۶، صفحهٔ ۲۴۹ (برای فنا آفریده نشدید، بلکه برای بقا آفریده شدید، واین است و جـز ایـن نیست که از خانهای به خانهٔ دیگر منتقل می شوید)

توحييد توحييد

قوّهای که هرگز به فعلیّت نرسد و طلبی که به مطلب نایل نشود لغو است.

علم و قدرت نامحدودی که اگر استعداد ثمر به دانه داده است، آب و خاک و هوایی را هم که عوامل به ثمر رسیدن دانه در آنهاست آفریده است؛ و اگر به نطفهٔ انسان استعداد اعضا و جوارح مختلف داده است، رحم مادر را برای فعلیّت آن استعداد خلق کرده است. آیا چگونه ممکن است بذر عقل را که ثمرش علم و عمل است، و لطیفهٔ روح را که استعداد رسیدن به کمال علمی و خُلقی و عملی و معرفة الله بالله را دارد، بیآفریند، ولی وسایل به ثمر رسیدن بذر عقل، و فعلیّت استعداد روح انسان را مهّیا نکند، و او را به مقصود از خلقتش هدایت ننماید؟!

مگر ممکن است قانون: ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدىٰ ﴾ ' در مورد انسان تخصيص بخورد؟!

به این جهت ضرورت و جود هدایت الهی برای رسیدن انسان به هدف از خلقت روشن می شود.

دوم: انسان به مقتضای فطرت خود، در جستجوی سازنده و آفرینندهٔ خویش است و می خواهد بداند کیست که بعد از عدم او را به وجود آورده، و این قوا و اعضا و جوارح را به او داده، و او را بر سر خوان نعمت خود نشانده است، تا وظیفهٔ عقلی خود را که شکر آن منعم حقیقی است انجام دهد.

از طرفی ساحت قدسِ او را اجلّ و اعلامی بیند که خود با آن که سرا پا جهل است و خطا، و هوس است و هوی، با خداوندی که خالق حسّ و محسوس و وهم و موهوم و عقل و معقول است و عظمت جمال و کمال او لایتناهی است و سبّوح و قدّوس از تمام نقایص و قبایح است، رابطهٔ سؤال و جواب برای حلّ مشکل خود برقرار کند؛ به این جهت وجود واسطهای لازم است که با داشتن صورت انسانی که لازمهٔ ارتباط با خلق است دارای عقلی منزّه از خطا و نفسی مقدّس از هوی و سیرتی الهی که به قانون تناسب فاعل و قابل لازمهٔ ارتباط با خالق است باشد، تا شایستهٔ آن گردد که به

۱. سورهٔ طه، آیهٔ ۵۰ (به هر چیزی آفرینش آن را داد پس هدایت کرد)

نور وحى منوّر شود، و ابواب معارف الهيّه را به روى بشر بگشايد؛ و انسان را از تفريطِ تعطيلِ عقل از معرفت حقّ سبحانه و تعالى، و افراطِ تشبيه احقّ به خلق دور گرداند و به صراط مستقيم دينِ قيّم هدايت كند: ﴿ وَ أَنَّ هَلْنَا صِراطِى مُسْتَقيمًا فَاتَبِعُوهُ وَ لَا تَتَبِعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّيْكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾. ٢

سوم: انسان دارای قدرت فکری است که می تواند نوامیس و اسرار طبیعت را استکشاف و استخدام کند، و همچنین هوی و هوس و شهوت و غضبی دارد که در اثر حد شکنی و افزون طلبی که خاصیت طبیعت آدمی است قناعت پذیر نیست؛ با ایسن خصوصیت، صلاح و فساد زمین وابسته به صلاح و فساد انسان است: فظهَرَ ٱلْفُسَادُ فِی ٱلْبُرِّ وَ ٱلْبَحْرِ بِمَا کَسَبَتْ أَیْدِی ٱلنّاسِ ﴾ ۳، بلکه به مقتضای: ﴿ وَسَخَرَ لَکُمْ مَّا فِی ٱلشَّمَوٰتِ وَمَا فِی ٱلْأَرْضِ جَمِیعًا مِّنْهُ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَأَیّاتٍ لِّقَوْمٍ یَتَفَکّرُونَ ﴾ ۴؛ لکم مًا فی السَّمَوٰتِ وَمَا فی اللَّرْ فی اللَّر و الله عناید صلاح و فساد کرات دیگر نیز به صلاح و فساد او بستگی دارد، و آنچه اصلاح چنین موجودی را تضمین می کند تنها هدایت الهی است، که اعتدال فکری او را به عقاید حقّه، و اعتدال روحی او را به اخلاق فاضله و اعمال صالحه تأمین می نماید.

چهارم: زندگانی انسان در اثر احتیاجات گوناگون وابسته به اجتماع است، و این وابستگی تأثیر و تأثّر متقابل و در نتیجه حقوق مختلف را ایبجاب می کند، و بدون احقاق حقوق، حیات اجتماعی قابل بقا نیست؛ و تأمین آن حقوق هم میسّر نیست مگر به وضع و اجرای قوانینی مصون از نقص و خطا، و مبرّا بودن مقام وضع و اجرا از تأثّر از مصالح شخصی و انحراف از حقّ و عدالت؛ و این مهم محقّق نمی شود مگر به وسیلهٔ قوانین و مقرّرات و مجریان الهی: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَیّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ

١. افراط تشبيه: يعنى اين كه خدا را همانند خلق بيندارند.

۲. سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۵۳ (و همانا این است راه من که مستقیم است، پس پیرویش کنید، و پیروی نکنید راهها را
 که پراکنده تان کند از راه او، بدین توصیه کر ده است شما را شاید تقوی پیشه کنید)

٣. سورهٔ روم، آيهٔ ۴۱ (ظاهر شد فساد در بيابان و دريا بدانچه فراهم كرد دستهاي مردم)

۴. سورهٔ جاثیه، آیهٔ ۱۳ (و مسخّر کرد برای شما آنچه در آسمانها و آنچه در زمین است، همگی از اوست، همانا
 در آن است نشانه هایی برای گروهی که اندیشه کنند)

توحييد توحييد

# ٱلْكِتَابَ وَ الْميزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾. ا

اکنون که به این جهات، ضرورتِ هدایت انسان به مبدأ ومعاد و هدف از آفرینش ثابت شد، و لزوم رسیدن آدمی به کمالِ نظری و عملی، و تعدیل هوسهای نفسانی و تأمین حقوق فردی و اجتماعی وی روشن گردید، باید دانست که این مقاصد جز از طریق و حی و نبوّت میسّر نیست، و کفایت این مهمّات از عهدهٔ مغز آلوده به خطا، و دستِ بسته به قید هوس و هوی ساخته نیست؛ و با چراغ اندیشه و فکر، نقاط ابهامی که در فطرت اوست روشن نمی شود.

انسانی که با مشعل افکارِ نوابغ خود به جستجوی اسرار جهان برخاست، ناگهان آنچه در ترکیب بدن از عناصر اربعه، و پیدایش علل و امراض از چهار طبع مخالف پنداشته بود باطل شد؛ و آنچه نسبت به خلقت جهان از خاک و آب و هوا و آتش و اجرام آسمانی غیر قابل خرق والتیام بافته بود، پنبه شد؛ و روشن گردید: که از نزدیکترین موجودات به خود که ترکیب بدن خویش است، و علل صحت و مرضش خبر نداشته، و آنچه دربارهٔ نزدیکترین کرات سماوی که ماه است می پنداشته، خطا بوده است، آیا می تواند چراغ فکرِ این انسان او را به معرفت مبدأ و معاد و موجبات سعادت و شقاوت او هدایت کند؟!

دانش انسانی که از ادراک اسرار نهفته در دل ذرّهای عاجز است چگونه می تواند راهنمای آغاز و انجام انسان و جهان، و مشگلگشای وی در معرفت مبدأ و معاد، و راهنمای سعادت دنیا و آخرت او باشد:

فبعث فيهم رسله و واتر اليهم انبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته و يـذكروهم منسى نعمته و يحتجوا عليهم بالتبليغ و يثيروا لهم دفائن العـقول و يـروهم آبات المقدرة. ٢

١. سورة حديد، آية ٢٥ (همانا به تحقيق فرستاديم پيغمبران خويش را با دلائل و حجتها و نازل كرديم با ايشان
 كتاب و ميزان را تا قيام كنند مردم به قسط)

۲. نهج البلاغه خطبهٔ اوّل: (پس برانگیخت خدا در آنان فرستادگان خود را، و پی در پی فرستاد تا ادای میثاقی را
 که خداوند با فطرت آنان بسته بود از آنها بطلبند، و آنان را متذکر به نعمت فراموش شده بنمایند ـو اَدْکُرُواْنِعْمَةَ اللَّهِ عَلَیْکُمْ وَ مِیشَاقَهُ الَّذِی وَاثَقَکُمْ بِهِ، سورهٔ مائده، آیهٔ ۷ ـ و به تبلیغ وحی خدا حجّت را بر آنان تمام کنند، و دفینه ها و گنجهای عقول آنان را بر افشانند، و آیات قدرت خداوند را به آنان ارائه دهند)

## خصايص ييغمبر

پیغمبر دارای خصایصی است که به ذکر دو خصوصیت اکتفا می نماییم:

#### الف. عصمت

برای اثبات عصمت انبیا دلایلی است که به بعضی از آنها اشاره می شود:

۱ ـ برای رسیدن هر موجودی به کمالی که برای آن آفریده شده، سنّت و آیینی است، و از مباحث گذشته روشن شد که سنّت و آیینِ رسیدن انسان به کمالِ مقصودِ از خلقت او، هدایت الهی و دین حق است.

و تحقّق آن کمال وابسته به تبلیغ و اجرای این سنّت و آیین است، و پیغمبر عهدهدار تعلیم و تربیت انسان براساس این سنّت است؛ و اگر تخلّفی در تبلیغ و اجرای ایس سنّت رخ دهد نقض غرض است، و تخلّفِ مبلّغ وحی و مربّی به تربیت الهی ، یا در اثر خطا و یا در اثر هوی است، و هر کدام که باشد مقصود نهایی حاصل نخواهد شد.

نیتجه آن که کمال هدایت الهی کمال هادی را می طلبد، و عصمت سنّت و آیسین خداوند که: ﴿ لَا يَأْتِبِهِ ٱلْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ وَ لَا مِنْ خَلْفِه ﴾ امستلزم عصمت معلّم و مجری سنّت و آیین است.

۱. سورهٔ فصلت، آیهٔ ۴۲ (نمی آید آن قرآن را هیچ باطلی از پیش روی و نه از پشت سر آن)

۲ ـ دین از نظر عقلی و نقلی برای آن آمده که انسان را به حیات طیّبه زنده کند: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْتَیٰ وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَوٰةً طَیّبَةً وَلَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْتَیٰ وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَوٰةً طَیّبَةً وَلَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كُانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ ۱. آب حیات طیّبه انسان ایمان و عمل صالح است که مجموعهٔ دین را تشکیل می دهد، ومسیر این آب حیات وجود پیغمبر است، و اگر مسیر آلوده باشد آب هم آلوده می شود، و از آب آلوده حیات طیّبه به ثمر نمی رسد.

۳ ـ چون حصول غرض از بعثت، به اطاعتِ امر و نهی پیغمبر است، و از طرفی اطاعتِ خطاکار و گنهکار جایز نیست، بنابراین معصوم نبودن پیغمبر از خطا و گناه موجب نقض غرض و بطلان نتیجهٔ بعثت است.

۴ ـ اگر پیغمبر معصوم از خطا و لغزش نباشد برای امت به صدق و صحّت گفتار او در تبلیغ وحی، یقین حاصل نخواهد شد؛ و اگر معصوم از گناه نباشد با آلودگی به گناه از انظار ساقط می شود، و گفتار عالم بی عمل و واعظ غیر متّعظ مؤثّر در نفوس نیست، لذا غرض مقصود از بعثت حاصل نخواهد شد.

۵ منشأ خطا و گناه ، ضعف عقل و اراده است ؛ عقل كاملى كه با اتصال به وحى به حقّ اليقين رسيده و هر چيز را چنان كه هست مى بيند، و اراده اى كه جز به اراده خداوند متعال متأثّر نمى شود، مجالى براى خطا و گناه در وجود ييغمبر نمى گذارد.

#### ب. معجزه

پذیرفتن هر ادعایی نیازمند به دلیل است، و رابطهٔ بین دلیل و مدعا باید به گونهای باشد که یقین به حقّانیّت دعوا قابل انفکاک از دلیل نباشد.

مدّعای پیغمبر سفارت از ناحیهٔ خداوند متعال است، و این مدّعا جز به تصدیق گفتار او از ناحیهٔ خداوند ثابت نمی شود؛ معجزه تصدیق عملی خداوند نسبت به ادعای

۱. سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۷ (آن کسی که کردار شایسته کند از مرد یا زن و حال آن که مؤمن باشد، هر آینه زنده میکنیم البته او را به حیات پاکیزه، و همانا پاداششان دهیم البته مزدشان را، به بهتر از آنچه که میکردند)

پیغمبر است، زیرا حقیقتِ معجزه امری است که بدون وساطت سبب عادی به ارادهٔ محیط بر اسباب و مسبّبات، و تأثیر سبب در مسبّب، و تأثیر مسبّب از سبب موجود می شود. کسی که ادّعای نبوّت کند و از نظر عقلی صدق او ممکن باشد، و همراه این دعوا خارق عادتی از او ظاهر شود گواه قطعی حقّانیّت اوست؛ زیرا اگر بر حقّ نباشد خرق عادت به وسیلهٔ او تصدیق کاذب و موجب گمراهی خلق است، و ساحت قدس ربوبیّت منزّه از آن است.

# بحث نبوّت عامّه را به دو حديث شريف ختم مينماييم:

انّا لما اثبتنا ان لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنا و عن جميع ما خلق و كان ذلك الصانع حكيماً متعالياً لم يجز ان يشاهده خلقه و لا يلامسوه فيباشرهم و يباشروه، و يحاجهم و يحاجوه، ثبت ان له سفراء في خلقه، يعبرون عنه الى خلقه و عباده، و يعاجهم و يحاجهم و منافعهم و ما به بقاؤهم و في تركه فناءهم، فشبت يدلونهم على مصالحهم و منافعهم و ما به بقاؤهم و في تركه فناءهم، فشبت الامرون و الناهون عن الحكيم العليم في خلقه و المعبرون عنه جلّ و عزّ، و هم الأنبياء المهلي و صفوته من خلقه، حكماء مؤدبين بالحكمة، مبعوثين بها، غير مشاركين للناس على مشاركتهم لهم في الخلق و التركيب في شيئ من احوالهم، مؤيدين من عند الحكيم العليم بالحكمة، ثم ثبت ذلك في كل دهر و زمان مما أتت به الرسل و الأنبياء من الدلائل و البراهين، لكيلا تخلو أرض الله من حجّة يكون معه علم يدلّ على صدق مقالته و جواز عدالته. أ

امام ششم علی در این حدیث شریف، نسبت به نبوّت مباحثی را طرح فرمودهاند که به بعضی از آنها اشاره می شود:

دلیل ضرورت بعثت انبیا، در جملهٔ: «و کان ذلك الصانع حکیماً متعالیاً » تا جملهٔ « یَدُلُّونَهُمْ » ذکر شده است، زیرا هر حرکت، سکون، فعل و تَرکی که از آدمی سر می زند، یا برای دنیا و آخرت او نافع است و یا مضّر، و یا نه نافع است و نه مضّر؛ و در

١. اصول كافي، جلد ١، صفحهٔ ١٤٨

هر حال انسان محتاج است که نفع و ضرر و مصلحت و مفسدهٔ دنیا و آخرت خود را بداند، و این معرفت میسّر نیست مگر از ناحیهٔ ذات محیط به نقش تمام حرکات، سکنات، افعال و تروک آدمی در حیات دنیوی و اخروی او، که آفرینندهٔ انسان و دنیا و آخرت است؛ و حکمت خالق هدایت را ایجاب می کند، و چون دلالت و هدایت او بدون واسطه به جهت تعالی او ممکن نیست، از این رو وجود سفرای الهی لازم است که: « یدلّونهم علی مصالحهم و منافعهم و ما به بقاؤهم و فی ترکه فناءهم ».

و به عنایتی که به عموم مصالح و منافع انسان در تمام عوالم وجود او شده است، امتیاز این برهان از برهان حکما در نبوت که نظر به مدنی بودن انسان و عدل در معاملات و روابط اجتماعی دارد ـ روشن می شود.

و به استثنایی بودن وجود آنان از جهت اشتراک با خلق و امتیاز از خلق ، و آنیچه بدان اشتراک و اختصاص دارند در جملهٔ: «غیر مشارکین للناس علی مشارکتهم لهم فی الخلق و الترکیب فی شیئ من احوالهم » اشاره شده است.

و در جملهٔ «صفوته من خلقه» به مصطفی بودن پیغمبر از سایر خلق توجّه شده است، که به آن خلقتِ تصفیه شده بتواند به مقام وساطت بین خالق و خلق نایل شود، و رابط بین عالی و دانی باشد.

و به لطف عبارت « تعبير از خدا » در جملهٔ : « يعبرون عنه » منزلت پيغمبر را روشن مي كند، كه او همچون زبان ـ كه بيانگر ما في الضمير است ـ مقاصد خداوند متعال را به خلق منتقل مي نمايد، و اين منزلت لازم قداست و مستلزم عصمت پيغمبر است.

در جملهٔ «یکون معه علم یدل علی صدق مقالته و جواز عدالته» دلیل لزوم معجزه را برای اثبات نبوّت بیان فرموده است، و چون منشأ نبوّت، حکمت حکیم علی الاطلاق و ثمرهٔ آن هم حکمت است \_همانطور که در قرآن می فرماید: ﴿ قَالَ قَدْ جِئْتُكُم بِالْحِكْمَةِ ﴾ ا، ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ ﴾ ابه امتیاز حکمتِ نظری و عملی انبیا

١. سورهٔ زخرف، آيهٔ ٤٣ گفت هر آينه آمدم شما را به حكمت)

۲. سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۵ (دعوت کن به راه پروردگار خود به حکمت)

خصایص پیغمبر

عنایت شده است، که آن مبتنی بر فکر، و این به مقتضای: «یعبرون عنه» و «و من عند الحکیم العلیم» سراج منیری است که بدون احتیاج به تعلیم و تربیت بشری، با ارتباط به نور السموات و الارض روشن شده است: ﴿ یَكَادُ زَیْتُهَا یُضِیٓءُ وَ لَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ ﴾. ا

و با آن که فرمود: «حکماء مؤدبین بالحکمة» به فاصلهٔ کوتاهی فرمود: «مؤیدین من عند الحکیم العلیم بالحکمة»؛ در جملهٔ اوّل تأدیب به حکمت، و در جملهٔ دوم تأیید به حکمت است؛ و ارتباط حکمت انبیا و مکتب وحی از جهت حدوث و بقا به مقام عندیّت حکیم علیم، امتیاز آن حکمت را از اندیشهٔ بشری در حدّ امتیاز ما عند الله و ما عند الناس روشن می کند.

و جملهٔ: «وكان ذلك الصانع حكيماً » و وصف انبيا به: «حكماء مؤدبين بالحكمة، مبعوثين بها » مبيّن اين است كه علّت فاعلى و علّت غايى نبوّت، حكمت، و حدّ وسط بين مبدأ و منتها هم حكمت است: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوٰتِ وَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَلِكِ اللَّهُ وَسِل الْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ \* هُو ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَلتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَ ٱلْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبينِ ﴾. ٢

همچنین مباحث گرانبهای دیگری در اشارات و لطایف کلام امام الله و جود دارد، که به جهت رعایت اختصار از ذکر آنها صرف نظر می شود.

امام هشتم العلادر بحث نبوّت فرمود:

فان قال: فلم وجب عليهم معرفة الرسل و الإقرار بهم و الاذعان لهم بالطاعة؟ قيل: لانه لما لم يكن في خلقهم و قولهم و قواهم ما يكملون لمصالحهم و كان الصانع متعالياً عن ان يرى، وكان ضعفهم و عجزهم عن ادراكه ظاهراً لم يكن

۱. سورهٔ نور، آیهٔ ۳۵ (نزدیک است روغنش بتابد و روشنی دهد و هر چند نرسد به او آتشی)

۲. سورهٔ جمعه، آیهٔ ۱، ۲ (تسبیح می گوید برای خدا آنچه در آسمانها و آنچه در زمین است، خداوندی که مَـلِک
 است و قدوس و عزیز و حکیم، اوست آن کسی که برانگیخت در مردمی اُمّی و بی سواد پیغمبری از خودشان که بر آنها آیات خدا را تلاوت کند، و آنها را پاکیزه کند، و به آنها کتاب و حکمت را بیاموزد، اگر چه قبل از آن در گمراهی آشکار بودند)

بد من رسول بینه و بینهم معصوم یؤدی الیهم امره و نهیه و ادبه و یقفهم علی ما یکون به احراز منافعهم و دفع مضارهم اذ لم یکن فی خلقهم ما یعرفون به ما یحتاجون الیه من منافعهم و مضارهم. \

## نبوّت خاصّه

چون رسالت پیغمبر خاتم، رسالتی است برای هر زمان، و آن حضرت خاتم پیغمبران است، معجزهٔ آن حضرت باید معجزهای ماندگار باشد.

از طرفی محیط بعثت آن حضرت، محیط مسابقه در سخن از جهت فیصاحت و بلاغت بوده و مراتب و منازل نخبگان جامعه در آن زمان، به مراتبِ فیصاحت و بلاغت در نثر و نظم معین می شد.

این دو خصوصیّت ایجاب کرده است که قرآن مجید از جهات مختلف در لفظ و معنی، دلیل بر نبوّت و سفارت آن جناب باشد، که به بعضی از آنها اشاره می شود:

## ١ ـ عجز بشر از آوردن همانند قرآن

ظهور پیغمبر اسلام در زمان و مکانی بود که ملّتهایی متفّرق با عقایدی متشتّت زندگی می کردند، عدهای مادّی و منکر مبدأ متعال بودند، و آنان هم که به ماورای طبیعت و مادّه معتقد بودند، گروهی به پرستش اصنام و بتها و گروهی به پرستش اجرام آسمانی سرگرم بودند، و کسانی هم که از پرستش بت و اجرام آسمانی بر کنار

۱. بحار الانوار، جلد ۶، صفحهٔ ۵۹ (امام در این حدیث در علّت وجوب معرفت فرستادگان خدا و اقرار به آنان و اذعان به طاعت برای ایشان چنین فرمود: چون که در خلقت خلق و قوای آنان وسیلهٔ رسیدن به مصالحشان نبود و آفریدگار آنان هم متعالی از این بود که دیده شود، و ضعف و عجز آنان از ادراک خداوند ظاهر بود، چارهای نبود جز این که بین او و بین آنان رسول معصومی باشد که امر و نهی و ادب خداوند متعال را به آنان برساند، و آنان را بر آنچه به آن منافعشان احراز و مضارّشان دفع می شود واقف نماید، چون در آفرینششان وسیلهٔ معرفت منافعی که مورد حاجت آنان است، و آنچه به ضرر آنها است نبود)

بودند به مجوسیّت و یهودیّت و نصرانیّت گرویده بودند.

از طرفی شاهنشاه ایران و هرقل روم به استعمار و استثمار ملل ضعیف یا به جنگ و کشتار مشغول بودند.

در چنین روزگاری پیغمبر اسلام، پرچم ایمان به غیب و توحید را بر افراشت و جهانیان را به عبودیّت خدا و گسستن زنجیرهای کفر و ظلم دعوت نمود، و سلاطین متکبّر و متجبّر از پادشاه ایران و امپراطور روم تا ملوک غسان و حیره را به عبودیّت خدا و پذیرفتن اسلام، و تسلیم در مقابل آیین خدا و سر سپردن به حق و عدالت فرا خواند.

و با ثنویّت مجوس و تثلیث نصاری و نسبتهای ناروای یهود به خدا و انبیا، و رسوم و عادات جاهلیت که به توارث از آباء واجداد ریشه در عمق وجود مردم جزیرة العرب داشت در افتاد، و یک تنه با همهٔ ملل و امم به مقابله برخاست؛ و گذشته از سایر معجزات، برهان نبوّت خود را قرآن قرار داد، و با تحدی به این کتاب قدرتهای ملوک و سلاطین و احبار یهود و قسیسین نصاری و عموم بت پرستان را به مقابله طلب کرد: ﴿ وَ إِنْ كُنْتُمْ فَي رَيْبٍ مِّمًا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَاتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِّثْلِه وَ ٱدْعُوا شُهَدَآءَكُمْ مِّنْ دُون ٱللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِقِینَ ﴾. ا

بدیهی است که با تعصّبات عامّهٔ مردم نسبت به عقایدشان، و با تصلّب روحانیّین مذاهب بر حفظ پیروانشان، و با احساس خطر سلاطین از بیداری رعایاشان، اگر قدرت داشتند، در مقابله با قرآن درنگ نمی کردند.

با وجود دانشمندان و شاعران و سخنو رانی که اَعلام فصاحت و بلاغت بودند و بازار عکّاظ را میدان مسابقه قرار میدادند، و شعر برندهٔ مسابقه را به افتخار او بر خانهٔ کعبه می آویختند، اگر قدرت معارضه داشتند آیا در این مسابقه که بُرد و باخت دنیا و دین آنها در کار بود چه می کردند؟

۱. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۳ (و اگر در تردید هستید در قرآنی که نازل کردیم بر بندهٔ ما، پس سورهای مثل آن بیاورید و بخوانیدگواهان خود را از غیر خداوند، اگر راستگو هستید)

سرانجام چارهای ندیدند جز آن که گفتار او را به سحر تعبیر کنند: ﴿ اِنْ هٰلَذَاۤ إِلَّا سِحْرُ مُبِينُ ﴾. ١

و به این جهت ابوجهل به نزد ولید بن مغیره که مرجع و ملجأ فصحای عرب بود رفت و از او درخواست کرد که نظر خودت را نسبت به قرآن بگو، گفت: فما اقول فیه فوالله ما منکم رجل اعلم بالاشعار منّی، و لا اعلم برجزه منّی و لا بقصیده و لا باشعار الجنّ، و الله ما یشبه الذی یقول شیئاً من هذا، و والله ان لقوله لحلاوة و انّه لیحطم ما تحته و انّه لیعلو و لا یعلی. قال ابوجهل: و الله لا یرضی قومک حتی تقول فیه. قال: فدعنی حتّی افکّر فیه، فلمّا فکّر، قال: هذا سحر یأثره عن غیره. ۲

خود این، دلیل بر تسلیم در مقابل اعجاز قرآن است، زیرا سحر منتهی به اسباب عادی است، و از حیطهٔ قدرت بشر خارج نیست، و ساحران و کاهنانِ زبر دست در جزیرة العرب و ممالک همجوار آن فراوان بودند، که به شهادت تاریخ، کمال مهارت را در فنون سحر و کهانت داشتند؛ با این حال تحدّی پیغمبر به قرآن، و عجز تمام آنان از مقابله با این کتاب در تاریخ ثبت شد، و به جای معارضه با قرآن، به تطمیع آن حضرت به مال و مقام متوّسل شدند، و چون اثر نکرد به قصد جان او برخاستند.

## ٢ ـ هدايت قرآن

در زمانی که گروهی به ماورای طبیعت معتقد نبودند، و روزگارِ بی شعور و ادراک را متصرّف در نظام بهتانگیز وجود می پنداشتند، و آنها که معتقد به ماورای طبیعت

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۱۱۰ (نیست این جز سحری آشکار)

۲. تفسیر الطبری، جلد ۲۹، صفحهٔ ۱۵۶، ذیل آیهٔ ۲۴، سورهٔ مدثر (گفت: چه بگویم در آن؟ پس به خدا قسم کسی از شما در اشعار عالم تر از من نیست، و نیز کسی از شما عالم تر از من به رجز و قصاید و اشعار جن نیست، به خدا قسم آنچه را او می گوید همانند هیچ یک از اینها نیست، به خدا قسم همانا برای گفتار او شیرینی و حلاوتی است و همانا هر سخنی را پایمال می کند، و همانا او بر تر است، و چیزی بر او بر تر نمی شود، ابوجهل گفت: به خدا قسم قوم تو راضی نمی شوند، تا سخنی در طعن آن بگویی. ولید بن مغیره گفت: وا گذار مرا تا بیندیشم در این امر؛ پس وقتی اندیشه نمود، گفت: این سحری است که از غیرش مطلع می شود.)

بودند معبودهایی به صورت بتهای گوناگون می پرستیدند، و کسانی هم که دیس آسمانی داشتند به استناد کتب تحریف شده خالق را به اوصاف خلق متصف می پنداشتند، و در محیطی که تاریخ گواه نهایت انحطاط فکری و اخلاقی و عملی مردم آن محیط است، درس نخوانده و استاد ندیدهای بیرخاست، و در مقابل هر پرتگاهی از ضلالت، شاهراهی از هدایت ترسیم نمود؛ بشر را به پرستش خداوندی دعوت کرد که از هر نقصی منزه است، و هر کمال و جمالی از او، و هر حمد و ثنایی برای اوست، و جز او هیچ موجودی سزاوار پرستش نیست؛ و او بز رگتر از آن است که بتوان او را به حدّی تحدید و به وصفی و صف نمود: «سُبْخُنَ ٱللَّهِ وَ ٱلْحَمْدُلِلَّهِ وَلَا اِلٰهَ اِلَّا اِلٰهَ اِلَّا اِلٰهُ وَ ٱللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَ ٱللَّهُ وَ ٱللَّهُ وَ ٱللَّهُ وَ ٱللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ الْمُعَلِّلُهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ الْمُعَلِّلُهُ وَ الْمُعَالَّلُهُ وَ الْمُعَالِمُ اللَّهُ وَ الْمُعَالِمُ وَاللَّهُ وَ الْمُعَالِمُ اللَّهُ وَ الْمُعَالِمُ وَال

در روزگاری که خالقِ معدود و عدد، و منزّه از همسر و فرزند را به ترکیب و تثلیث و احتیاج و تولید نسبت دادند، و برای او همتا تصور می نمودند، قرآن خداوند را از تمام این اوهام تقدیس کرد، و به احدیّت ستود که او از ترکیب عقلی و وهمی و حسّی منزّه است، و او بی نیاز از هر کس و هر چیز است، بلکه هر چه و هر کس جز او نیازمند به اوست؛ تولید به تمام معنای کلمه ـ چه عقلی و چه حسّی ـ در ساحت قدس او راه ندارد، بلکه موجودات به قدرت او موجود و به مشیّت او مخلوقند، و برای او همتایی در ذات و صفات و افعال نیست.

در قرآن مجید هر چند متجاوز از هزار آیه در معرفت الله و صفات علیا و اسمای حُسنی و جود دارد، ولی تدبّر یک سطر آن، عظمت این هدایت را روشن می کند: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ \* ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوًا أَحَدُ ﴾.

كلمات اهل بيت رسالت ، مفاتيح خزاين معرفت است و به دو حديث اكتفا مي شود: -امام ششم لليلإ فرمود:

« ان الله تبارك و تعالى خلو من خلقه و خلقه خلو منه، و كل ما وقع عليه اسم

۱. منزّه است خداوند از هر نقصی و وصفی از اوصاف مخلوقات، و هر ثنایی برای خداست، و معبود بـه حـقی
 نیست الا الله، و خدا بزرگتر است از این که به وصفی وصف شود.

شىء ما خلا الله عز و جل فهو مخلوق، و الله خالق كل شىء تـبارك الذى ليس كمثله شيء ». \

\_امام پنجم النظر فرمود:

«كلّما ميّز تموه بأوهامكم في أدقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم». ٢

عظمت هدایت قرآن به معارف الهیّه، با مراجعه به عهد عتیق و جدید (کتب آسکار آسمانی یهود و نصاری است آشکار می گردد، و در این جا چند نمونه ذکر می شود.

## برخی از اعتقادات یهودیان

سفر تکوین (پیدایش) باب دوم: «و در روز هفتم خدا از همهٔ کار خود که ساخته بود فارغ شد، و در روز هفتم از همهٔ کار خود که ساخته بود آرامی گرفت، پس خدا روز هفتم را مبارک خواند و آن را تقدیس نمود، زیرا که در آن آرام گرفت از همهٔ کار خود که خدا آفرید و ساخت.... و خداوند خدا آدم را أمر فرموده گفت: از همهٔ درختان باغ بی ممانعت بخور، امّا از درخت معرفت نیک و بد، زنهار نخوری، زیرا روزی که از آن خوردی هر آینه خواهی مُرد.»

سفر تكوین (پیدایش) باب سوم: «و مار از همهٔ حیوانات صحرا كه خداوند خدا ساخته بود هشیارتر بود، و به زن گفت: آیا خدا حقیقهٔ گفته است كه از همهٔ درختان باغ نخورید؟ زن به مار گفت: از میوهٔ درختان باغ می خوریم لكن از میوهٔ درختی كه در وسط باغ است، خدا گفت از آن مخورید و آن را لمس مكنید مبادا بمیرید. مار به زن

۱. بحارالانوار، جلد ۴، صفحهٔ ۱۴۹ (همانا خداوند تبارک و تعالی خالی از خلق، و خلق از او خالی است [یعنی بین خدا و خلق در ذات و صفات بینونت است، و به هیچ وجه، اشتراک و شباهتی بین خالق و خلق نیست] و هر چه \_جز خدا\_به او شیء گفته شود مخلوق است، و خداوند خالق هر چیزی است، و همانند او چیزی نیست).

۲. بحار الانوار، جلد ۶۶، صفحهٔ ۲۹۳ (هر چه را به اوهام خود در دقیق ترین معانیش تـمیز دهـید، مـخلوق و مصنوعی است مثل شما، مردود به شما)

گفت: هر آینه نخواهید مُرد، بلکه خدا می داند در روزی که از آن بخو رید چشمان شما باز شود و مانند خدا عارف نیک و بد خواهید بود. و چون زن دید که آن درخت برای خوراک نیکوست و به نظر خوش نما و درختی دلپذیر دانش افزا، پس از میوهاش گرفته بخورد، و به شوهر خود نیز داد، و او خورد. آنگاه چشمان هر دوی ایشان باز شد و فهمیدند که عریانند، پس برگهای انجیر به هم دوخته، سترها برای خویشتن ساختند، و آواز خداوند خدا را شنیدند که در هنگام و زیدن نسیم نهار در باغ می خرامید، و آدم و زنش خویشتن را از حضور خداوند خدا در میان درختان باغ پنهان کردند، و خداوند خدا آدم را ندا در داد و گفت: کجا هستی؟ گفت: چون آواز تو را در باغ شنیدم ترسان گشتم، زیرا که عریانم، پس خود را پنهان کردم. گفت: که تو را آگاهانید که عریانی؟ آیا از آن درختی که تو را قدغن کردم که از آن نخوری، خوردی ...».

در آیهٔ ۲۲ از همین باب آمده است: «و خداوند خداگفت: همانا انسان مثل یکی از ما شده است که عارف نیک و بد گردیده، اینک مبادا دست خود را دراز کند و از درخت حیات نیز گرفته، بخورد و تا به أبد زنده ماند.»

در باب ششم، آیهٔ ۶ و ۷ آمده است: «و خداوند پشیمان شد که انسان را بر زمین ساخته بود و در دل خود محزون گشت، و خداوند گفت: انسان را که آفریده ام از روی زمین محو سازم انسان و بهایم و حشرات و پرندگان هوا را چون که متأسّف شدم از ساختن ایشان.»

اکنون به بعض جهات در این آیات اشاره می شود:

الف: خداوند متعال بشر را خلق کرده و به او عقلی داده است که خوب و بد را بشناسد، و او را برای علم و معرفت آفریده است، چگونه او را از معرفت خوب و بدنهی می کند؟! و هدایت قرآن این است: ﴿ قُلْ هَلْ یَسْتَوِی ٱلَّذِینَ یَعْلَمُونَ وَ ٱلَّذِینَ لَا یَعْلَمُونَ إِنَّ مَا يَعْلَمُونَ ﴾. ٢

۱. سورهٔ زمر، آیهٔ ۹ (بگو آیا یکسانند آنان که می دانند و آنان که نمی دانند، همانا فقط خردمندان متذکّر می شوند)
 ۲. سورهٔ انفال، آیهٔ ۲۲ (همانا بدترین جنبندگان نز د خدا، کران و گنگانی اند که تعقل نمی کنند)

آیات قرآن در ترغیب به علم، معرفت، تعقّل، تفکّر و تدبّر بیش از آن است که در این مختصر ذکر شود.

ب: کسی که میگوید اگر از درخت نیک و بید بیخوری خیواهی مُرد، و آدم و همسرش میخورند و نمی میرند، یا می داند که نمی میرند پس دروغگوست، و یا نمی داند پس نادان است؛ و دروغگو و نادان چگونه سزاوار نام خداوند است؟!

عجبتر آن که مار آدم و زنش را به استفاده از درخت معرفتِ نیک و بد هـدایت می نماید، و دروغ خدا را بر آن دو آشکار و حیله و نیرنگ خدای ساختگی را بر آنها نمایان می کند؟!

ولى نمونة هدايت قرآن نسبت به علم خداوند اين است: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لَا يُخِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾ (، ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ ﴾ (، ﴿ إِنَّمَآ إِلَهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ "، ﴿ قُلْ أَنْزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَا وَ وَ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ ﴾ "، ﴿ هُو ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ ﴾ "، ﴿ هُو ٱللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

ج: موجود محدودی که آدم را در میان درختان باغ گم میکند، و میگوید: کجا هستی؟ تا به آواز آدم او را پیداکند، و درختان باغ مانع دید او می شوند، چگونه می تواند ربّالعالمین و عالم السّر و الخفیّات و خالق کون و مکان و محیط بر زمین و آسمان باشد؟!

و نمونهٔ هدایت قرآن این است: ﴿ وَ عِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَیْبِ لَا یَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ وَ یَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَ ٱلْبَحْر وَ مَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ اِلَّا یَعْلَمُهَا وَ لَاحَبَّةٍ فَي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَ لَا رَطْبِ

۱. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۵ (می داند آنچه را پیش روی ایشان و آنچه را پشت سر ایشان است، و فرا نگیرند چیزی را
 از دانش او جز آنچه او بخواهد)

۲. سورهٔ سبأ، آیهٔ ۳(پنهان نمی شود از او سنگینی ذرّهای)

٣. سورة طه، آية ٩٨ (اله شما نيست بجز الله، آن كه الهي بجز او نيست، همه چيز را به دانش فراگرفته)

۴. سورهٔ فرقان، آیهٔ ۶(بگو نازل کرد آن را، آن که می داند نهان را در آسمانها و زمین، همانا اوست آمرزندهٔ مهربان).

۵. سورهٔ نحل، آیهٔ ۲۳ (لاجرم خدا می داند آنچه را نهان کنند و آنچه را آشکار کنند).

۶. سورهٔ حشر، آیهٔ ۲۲ (اوست خدایی که نیست خدایی جز او ، دانای نهان و هویدا، اوست رحمان رحیم).

# وَ لَا يَابِسٍ الَّا فِي كِتَـٰبٍ مُّبينٍ ﴾. ١

د: به جای هدایت به توحید و تنزیه خداوندی که: ﴿ لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءُ وَ هُوَ ٱلسَّمِیعُ الْبُصِیرُ ﴾ آبه شرک و تشبیه دلالت می کند و می گوید: «... خدا گفت همانا انسان مثل یکی از ما شده است که عارف نیک و بد گردیده...».

ه: به خداوند نسبت پشیمانی از آفرینش آدم می دهد، که جاهل از عاقبت کار خویش بوده است، آیا نسبت جهل به خداوند متعال که مستلزم محدودیت ذات و مخلوقیّت خالق و ترکّب حقّ متعال از نور علم و ظلمت جهل است، باکتاب آسمانی راهنمای بشر به خدا چگونه سازگار است؟!

و هدايت قرآن اين است: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَ هُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ "، ﴿ وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَّئِكَةِ إِنِّى جَاعِلُ فِيهَا وَ يَسْفِكُ رَبُّكَ لِلْمَلَّئِكَةِ إِنِّى جَاعِلُ فِيهَا وَ يَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى ٓ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾. "

و: به خداوند نسبت حزن و اندوه و تأسّف داده كه از لوازم جسميّت و جهل و عجز است؛ و هدايت قرآن اين است: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوُتِ وَ ٱلْأَرْضِ وَ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ \* لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوُتِ وَٱلْأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ \* هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَ ٱلْأَخِرُ وَ ٱلظَّهُرُ وَ ٱلْبَاطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾. ٥

۱. سورهٔ انعام، آیهٔ ۵۹ (و نز د اوست کلیدهای غیب که نمی داند آنها را مگر او، و می داند آنچه را در بیابان و دریا است، و نمی افتد برگی مگر این که می داند خدا آن را، و نه دانه ای در تاریکی های زمین و نه تری و نه خشکی مگر این که در کتابی است مبین).

۲. سورهٔ شوری، آیهٔ ۱۱ (نیست همانند او چیزی و اوست شنوای بینا).

٣. سورهٔ مُلك، آيهٔ ۱۴ (آياكسي كه خلق كرده عالم نيست در حالي كه او لطيف خبير است)

۴. سورهٔ بقره، آیهٔ ۳۰ (و هنگامی که گفت پروردگار تو به فرشتگان که در زمین خلیفه قرار خواهم داد گفتند: آیا در زمین کسی را قرار می دهی که در آن فساد کند و خونها را ریزد در حالی که ما به حمد تو تسبیح میکنیم و برای تو تقدیس میکنیم، گفت: همانا من می دانم آنچه را که شما نمی دانید).

۵. سورهٔ حدید، آیهٔ ۱، ۲، ۳ (تسبیح گوید برای خدا آنچه در آسمانها و زمین است، و اوست عزیز حکیم، برای اوست ملک آسمانها و زمین، زنده می کند و می میراند و او بر هر چیز تواناست، او اوّل است و آخر و ظاهر است و باطن، و او به هر چیزی داناست).

## برخى از اعتقادات اختصاصى مسيحيان

رسالهٔ اوّل یوحنّای رسول باب پنجم: «هر که ایمان دارد که عیسی مسیح است، از خدا مولود شده است، و هر که والد را محبّت مینماید مولود او را نیز محبّت مینماید.... کیست آن که بر دنیا غلبه یابد جز آن که ایمان دارد که عیسی پسر خداست، همین است او که به آب و خون آمد، یعنی عیسی مسیح نه به آب فقط بلکه به آب و خون و روحاست آن که شهادت می دهد زیرا که روح حقّاست، زیرا سه هستند که شهادت می دهند، یعنی روح و آب و خون، و این سه یک هستند».

انجیل یوحنا باب اوّل، از آیهٔ اوّل: «در ابتدا کلمه بود، و کلمه نزد خدا بود، و کلمه خدا بود، و کلمه خدا بود، همان در ابتدا نزد خدا بود، همه چیز به واسطهٔ او آفریده شد، و به غیر از او چیزی از موجودات وجود نیافت، در او حیات بود، و حیات نور انسان بود، و نور در تاریکی می درخشد، و تاریکی آن را در نیافت، شخصی از جانب خدا فرستاده شد، که اسمش یحیی بود، او برای شهادت آمد، تا بر نور شهادت دهد، تا همه به وسیلهٔ او ایمان آورند، او آن نور نبود، بلکه آمد تا بر نور شهادت دهد، آن نور حقیقی بود که هر انسان را منوّر می گرداند، و در جهان آمدنی بود، او در جهان بود و جهان به واسطهٔ او آفریده شد، و جهان او را نشناخت، به نزد خاصان خود آمد و خاصانش او را نپذیرفتند، و امّا به آن کسانی که او را قبول کردند قدرت داد تا فرزندان خدا گردند، نپذیرفتند، و امّا به آن کسانی که او را قبول کردند قدرت داد تا فرزندان خدا گردند، خواهش مردم، بلکه از خدا تولّد یافتند، و کلمه جسم گردید، و میان ماساکن شد، پر از فیض و راستی و جلال او را دیدیم، جلالی شایستهٔ پسر یگانهٔ پدر.»

انجیل یوحنّا باب ششم از آیهٔ ۵۱: «من هستم آن نان زنده که از آسمان نازل شد، اگر کسی از این نان بخورد تا به ابد زنده خواهد ماند، و نانی که من عطا می کنم جسم من است که آن را به جهت حیات جهان می بخشم، پس یهودیان با یکدیگر مخاصمه کرده، می گفتند: چگونه این شخص می تواند جسد خود را به ما دهد تا بخوریم،

عیسی بدیشان گفت: آمین آمین به شما می گویم اگر جسد پسر انسان را نخورید و خون او را ننوشید، در خود حیات ندارید، و هر که جسد مرا خورد و خون مرا نوشید حیات جاودانی دارد، و من در روز آخر او را خواهم بر خیزانید، زیرا که جسد من خوردنی حقیقی و خون من آشامیدنی حقیقی است، پس هر که جسد مرا می خورد و خون مرا می نوشد در من می ماند و من در او، چنان که پدر زنده مرا فرستاد و من به پدر زنده هستم، همچنین کسی که مرا بخورد او نیز به من زنده می شود. »

انجیل یوحنا باب دوم از آیه ۳: «و چون شراب تمام شد، مادر عیسی بدو گفت: شراب ندارند، عیسی به وی گفت: ای زن مرا با تو چه کار است، ساعت من هنوز نرسیده است، مادرش به نوکران گفت: هر چه به شما گوید بکنید، و در آن جا شش قدح سنگی برحسب تطهیر یهود نهاده بودند، که هر یک گنجایش دو یا سه کیل داشت، عیسی بدیشان گفت: قدحها را از آب پر کنید و آنها را لبریز کردند، پس بدیشان گفت: الآن بردارید، و به نزد رئیس مجلس ببرید پس بردند، و چون رئیس مجلس آن آب را که شراب گردیده بود بیچشید، و ندانست که از کجاست، لیکن نوکرانی که آب را کشیده بودند می دانستند، رئیس مجلس داماد را مخاطب ساخته بدو شراب خوب را اوّل می آورد و چون مست شدند بدتر از آن، لیکن تو شراب خوب را تا حال نگاه داشتی، و این ابتدای معجزاتی است که از عیسی در قانای جلیل صادر گشت و جلال خود را ظاهر کرد و شاگردانش به او ایمان آوردند».

## اکنون به بعض جهات در این آیات اشاره می شود:

الف: از اصول عقاید نصاری که مورد اتفّاق است اعتقاد به تثلیث است، و از طرفی در انجیل یوحنّا باب هفدهم آیه سه، می گوید: « و حیات جاودانی این است که تو را خدای واحد حقیقی و عیسی مسیح را که فرستادی بشناسند. »

از این رو که اصل مسلّم نزد آنان اعتقاد به اقانیم شلاثة است، و چون در انجیل یوحنّا خدا به وحدت حقیقی وصف شده، -آنچنان که در رسالهٔ اوّل یوحنّا ذکر شده است «که هر سه یک هستند» - چاره ندیدند بین توحید و تثلیث جمع کنند، و بگویند:

ممتازند حقيقةً و متحدند حقيقةً.

و این عقیده به دلایلی باطل است که به بعضی از آنها اشاره می شود:

۱ ـ مراتب اعداد ـ مانند یک و سه ـ ضدّین هستند، و اجتماع ضدّین محال است، چگونه ممکن است که یک، سه باشد و در عین حال هر سه، یک باشند.

۲ ـ عقیده به تثلیث مستلزم اعتقاد به پنج خداست و همچنین تا غیر متناهی بر عدد افزوده می شود ـ چنان که در بحث توحید گذشت ـ و بنابراین مسیحیان چاره ندارند به خدایان غیر متناهی ایمان بیاو رند.

٣ ـ تثليث مستلزم تركيب است و تركيب مستلزم احتياج به اجزا و تركيب كنندهٔ اجزاست.

و آنان به صراحت عيسى را فرزند خدا خواندند، ولى قرآن فرمود: ﴿ مَا ٱلْمَسِيحُ اَبْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَ أُمُّهُ صِدِّيقَةُ كَانَا يَأْكُلانِ ٱلطَّعَامَ ٱنظُرْ كَيْفَ نَبِينُ لَهُمُ ٱلْأَيْتِ ثُمَّ ٱنظُرْ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ '، و جملة «كانَا يَأْكُلانِ ٱلطَّعَامَ» اشاره به اين است نبين لَهُمُ ٱلْأَيْتِ ثُمَّ ٱنظُر أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ '، و جملة «كانَا يَأْكُلانِ ٱلطَّعَامَ» اشاره به اين است كه موجودِ محتاج به طعامى كه مجذوب و مدفوع است شايسته عبادت نيست.

ب: اعتقاد به این که عیسی کلمه بود، و کلمه خدا بود و آن کلمه که خدا بود در این جهان آمد و جسم شد، و نان شد، و با گوشت و خون پیروان خود متحد شد، و نخستین معجزهای که از او سر زد، آن بود که آب را شراب کرد، و کسی که برای تکمیل عقول

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۷۳ (همانا کفر ورزیدند آنان که گفتند: خدا سومین از سه تا است، حال آن که نیست خداوندی جز خدای یکتا، و اگر دست بر ندارند از آنچه گویند هر آینه برسد البته آنان را که کفر ورزیدند از ایشان عذابی دردناك).

سورهٔ مائده، آیهٔ ۷۵ (نیست مسیح پسر مریم، جز پیغمبری که بگذشتند پیش از او پیغمبرانی، و مادرش زنی است راستگو، هستند آن دو که طعام میخوردند، بنگر چگونه آیات را برای ایشان بیان کنیم، سپس بنگر چگونه از حق برگردانده میشوند).

آمده، اعجاز او موجب مستى و زوال عقل شد؛ آيا با كدام عقل و منطق سازگار است؟! ج: از طرفى عيسى را خدا دانستند، و از طرفى در كتاب دوم سموئيل باب يازدهم نسبت زنا با زن شوهردار به داوود پيغمبر دادند، كه داوود با آن زن زنا كرد و زن از او آبستن شد، سپس شوهر او را به جنگ فرستاد و به فرماندهٔ سپاه نوشت كه شوهر آن زن را در پيشاپيش جنگ سخت بگذاريد، و از عقبش پس برويد، تا زده شده و بميرد، و به اين وسيله زن او را به خانهٔ خود آورد؛ و نسب عيسى را در انجيل متى باب اوّل به اين ازدواج رساندند، و داوود پيغمبر و صاحب كتاب زبور را به چنين جنايتى متهّم كردند.

هدایت قرآن بود که خداوند عالم را از این اوهام تنزیه، و اعتقاد به عیسی بن مریم را از تفریط کسانی که او را فرزند زنا دانستند، و افراط کسانی که او را فرزند خدا دانستند تقدیس کرد، و فرمود: ﴿ وَ ٱذْکُرْ فِی ٱلْکِتَابِ مَرْیَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَکَانًا شَرْقِیًّا ﴾ ا، تا آن جا که فرمود: ﴿ قَالَ إِنِّی عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَانِی ٱلْکِتَابَ وَ جَعَلَنِی نَبیبًا ﴾ و قداست داوود را به آن جا رساند که فرمود: ﴿ یَادَاُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِیفَةً فِی ٱلْأَرْضِ ﴾ و به پیغمبر خاتم فرمود: ﴿ إِصْبِرْ عَلَیٰ مَا یَقُولُونَ وَ ٱذْکُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَیْدِ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾. این نمونه ای از هدایت قرآن در معرفت خدا بود.

این نمونهای از هدایت فرآن در معرفت حدا بود.

نمونهٔ تعلیمات قرآن مجید در سعادت انسان نیز از این قرار است:

در مقابل امتياز به زور، زر، نژاد، قبيله و رنگ پوست، كمالات انسانى را مـــلاک فضيلت قرار داد و فرمود: ﴿ يَـٰٓأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّنْ ذَكَرٍ وَ أُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوباً وَ قَبَآئِلَ لِتَعَارَفُوٓاْ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَ ٱللَّهِ أَنْقَيْكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾. ٥

۱. سورهٔ مریم، آیهٔ ۱۶ (و یادکن در کتاب، مریم را آنگاه که مکانی دور از اهل خود در ناحیهٔ شرقی برگرفت).

٢. سورة مريم، آية ٣٠ (گفت همانا من بندة خدا هستم، داد مراكتاب، و قرار داد مرا پيغمبر)

۳. سورهٔ ص، آیه ۲۶ (ای داوود همانا ما تو را در زمین خلیفه قرار دادیم)

۴. سورهٔ ص، آیهٔ ۱۷ (صبر کن بر آنچه میگویند و یادکن بندهٔ ما داوود صاحب قدرت را، کـه هـمانا او بسـیار رجوع کننده به ما بود).

۵. سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۳ (ای مردم همانا ما آفریدیم شما را از مردی و زنی، و شما را شعبهها و قبیلهها قرار دادیم تا یکدیگر را بشناسید، همانا که گرامی تر شما نزد خدا پرهیزکار تر شماست، همانا خداوند علیم خبیر است).

افكار فاسد به شرب مسكرات و اقتصاد بيمار به شيوع قمار و ربا را به اين آيات اصلاح و معالجه كرد: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ ٱلْأَنْصَابُ وَ ٱلْأَزْكُمُ وَجُسُ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ أ، ﴿ وَ أَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَ حَرَّمَ ٱلرِّبُواْ ﴾ أ، ﴿ وَ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بَالْبَطِلِ ﴾ . "

جان آدمى را به اين آيات بيمه نمود: ﴿ وَ لَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ أ، ﴿ وَ مَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَآ أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾. ٥

باب ظلم و تعدِّي زبر دستان رابه زير دستان سد نمود، و درِ عدل و احسان رابه روى مردم گشود و فرمود: ﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ ٢، ﴿ وَ أَحْسِن كَمَآ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَ لَاتَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ٧، ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَ ٱلْأَحْسَانِ ﴾. ^ و در زماني كه با زنان معاملهٔ حيوان مي كردند، فرمود: ﴿ وَ عَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ ٩، ﴿ وَ لَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ ١٠ ﴿ وَ لَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ ١٠

و از هر گونه خیانتی جلوگیری کرد و فرمود: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَانَاتِ إِلَىٰۤ أَهْلِهَا وَ إِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِٱلْعَدْلِ ﴾. ١١

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۹۰ (ای کسانی که ایمان آوردید، این است و جز این نیست که شراب و قمار و بتها و قمار به تیرها (نوعی قمار در جاهلیت) پلیدی است از کار شیطان، از آن دوری کنید، شاید رستگار شوید).

۲. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۷۵ (و حال آن که خدا حلال کرده بیع را و حرام کرده ربا را)

٣. سورهٔ بقره، آيهٔ ١٨٨ (مال يكديگر را به باطل مخوريد)

۴. سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۵۱ (و نکشید نفسی راکه خدا حرام کرده مگر به حق)

۵. سورهٔ مائده، آیهٔ ۳۲ (و هر کس نفسی را احیا کند چنان است که جمیع مردم را زنده کرده است)

۶. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۹۴ (پس کسی که تعدّی کرده بر شما، به مثل آنچه تعدّی کرده، شما بر او تعدّی کنید)

٧. سورهٔ قصص، آيهٔ ٧٧ (احسان كن همچنان كه خدا به تو احسان كرده، و در زمين فساد را طلب نكن)

٨. سورهٔ نحل، آيهٔ ٩٠ (همانا خدا امر ميكند به عدل و احسان)

٩. سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۹ (و معاشرت کنید با آنها به خوبی)

١٠. سورهٔ بقره، آيهٔ ٢٢٨ (و براي آنان \_زنان \_است مثل آنچه که بر آنان است به معروف)

۱۱. سورهٔ نساء، آیهٔ ۵۸ (همانا خدا شما را امر میکند امانتها را به اهل آنها ردّ کنید، و هرگاه بین مردم حکم کردید، به عدل حکم کنید)

و وفا به عهد و پیمان را از علایم ایمان شمرد و فرمود: ﴿ وَ ٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمَـٰنَاتِهِمْ وَ عَهْدِهِمْ رَٰعُونَ ﴾ ١، ﴿ وَ أَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَانَ مَسْؤُلًا ﴾. ٢

وامّت را به ﴿ يُؤْتِى ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْأُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ " أنچنان از ذلّت جهل و سفاهت نجات داد كه مشعل داران علم و حكمت در جهان شدند.

پيروان خود را به هر خوبى امر و از هر بدى نهى كرد، و طيّبات و پـاكـيزهها را بـر آنـان حلال و خبائث را بر آنها حرام نمود، و آنان را از هر قيد و بندى كه برخلاف فطرت خـود را به آن گرفتار كرده بودند آزاد كرد ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّيَّ ٱلْأُمِّيَ ٱلْأُمِّيَ ٱلْأُمُّيَ اللَّهُمُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِى ٱلتَّوْرَيٰةِ وَ ٱلْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَيٰهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثُ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ ٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ الطَّيِّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخُبَائِثُ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ ٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِ وَ عَزَّرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَ ٱتَّبِعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِينَ مَعَهُ أَوْلَـعَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ \*.

با وسعت دايرهٔ معروف نسبت به عقايد حقّه و اخلاق فاضله و اعمال صالحه، و دايرهٔ منكر نسبت به عقايد باطله و اخلاق رذيله و اعمال فاسده، امر به معروف و نهى از منكر را وظيفهٔ تمام مؤمنين و مؤمنات قرار داد، و فرمود: ﴿ وَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَ ٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضٍ مَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَ يُوْتُونَ اللَّهَ إِنَّ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ ٥ و از طرفى الرَّكُوٰة وَ يُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَ رَسُولَهُ أُوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ ٥ و از طرفى

١. سورهٔ مؤمنون، آيهٔ ٨ (مؤمنان كساني هستند كه امانتها و عهد خود را رعايت ميكنند)

۲. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۳۴ (و و فاکنید به عهد همانا عهد مورد باز خواست است)

۳. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۶۹ (خدا حکمت را به هر کس که میخواهد میدهد، و هر کس به او حکمت داده شود خیر بسیار به او داده شده است)

۴. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۵۷ (آنان که پیروی میکنند رسول نبیّ اتی را، همان که او را نزد خود در تورات و انسجیل نوشته شده می یابند، امر میکند آنها را به معروف و نهی میکند آنها را از منکر، و حلال میکند بر آنها پاکیزهها را، و حرام میکند بر آنها پلیدها را، و بر می دارد از آنها بارگران و غلهایی که بر ایشان بوده است، پس آنان که ایمان آوردند به او و بزرگ شمردند او را و یاری کردند او را و پیروی کردند نوری را که با او نازل شده آنها هستند رستگاران)

۵. سورهٔ توبه، آیهٔ ۷۱ (مردان با ایمان و زنان با ایمان، بعضی از آنها اولیای بعضی دیگرند، امر میکنند به معروف

فرمود: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* و مَا اين دو آيه راه رسيدن هر فردى را به حكمت و عفّت و شجاعت و عدالت در جميع امور، و تشكيل مدينهٔ فاضله به تمام فضايل انسانيّت نشان داد.

این نمونه ها شعاعی از آفتاب هدایت قرآن بود، و هدایت این کتاب در جمیع معارف الهیّه و ارشاد انسان به سعادت دنیا و آخرت، نیازمند به مطالعهٔ اسرار آیات قرآن در عقاید، اخلاق، عبادات، معاملات و سیاسات است که محتاج به تحریر کتابهای مفصّل است.

## ۳\_خبرهای غیبی قرآن

کسی که از جانب خداوند ادعای رسالت برای هدایت بشر تا قیامت را دارد، دشوارترین امر برای او اخبار از آینده است، که یک در میلیارد هم اگر احتمال تخلّف بدهد، از جهت عظمت محتمل که موجب انهدام بنیان آیین او می شود باید جانب احتیاط را رعایت کند، ولب فرو بندد، و اگر دیدیم که او با یقین و نهایت اعتماد و اطمینان خاطر به وقوع امری در آینده خبر می دهد، و آنچه را خبر داده محقّق می شود، اخبار او کاشف از اتصال او به علم محیط به زمان و زمانیّات است.

بعضى از اخبار غيبيّهٔ قرآن از اين قرار است:

الف: اخبار به غلبهٔ روم بعد از مغلوب شدن آنان: ﴿ الْمَ \* غُلِبَتِ ٱلرُّومُ \* فِي آَذْنَى الْفَ: اخبار به غلبهٔ مَنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴾ ٢ و اين اخبار در زمانى بود كه كسى شكست الرَّان و پيروزى روم را تصوّر نمى كرد، چنان كه در كتب تاريخ مسطور است.

ے و نهی میکنند از منکر، و به پا می دارند نماز را، و می دهند زکات را، و اطاعت میکنند خدا و رسول خدا را، آنها هستند که به زودی خدا آنها را رحمت میکند، همانا که خداوند عزیز است و حکیم).

۱. سورهٔ صفّ، آیهٔ ۲ و ۳ (ای کسانی که ایمان آوردید، چرا میگویید آنچه را که نمیکنید؟بزرگ است نزد خدا غضب بر این که بگویید آنچه را که نمیکنید)

سورهٔ روم، آیهٔ ۱ و ۲ و ۳ (شکست خوردند روم در نزدیکترین سرزمین، و ایشان پس از شکستشان زود است پیروز شوند).

ب: اخبار به بازگشت آن حضرت به مكّه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكُ إِلَى مَعَادٍ ﴾. \

ج: تمهيد و توطئهٔ منافقين براى سوء قصد به جان او، و اخبار به حفظ و نگهدارى او: ﴿ يَنَآ يَّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَ إِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ ٱللَّهُ يَعْضِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾. ٢

د: اخبار به فتح مكّه و دخول مسلمين در مسجدالحرام با اخبار از خصوصيّت روحى و جسمى آنان: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَ مُقَصِّرينَ لَا تَخَافُونَ ﴾. ٣

ه: بعد از مراجعه از غزوهٔ تبوک در مورد منافقین این آیه نازل شد: ﴿ فَـ قُل لَّن تَخْرُجُواْ مَعِیَ أَبَداً وَ لَن تُقَاتِلُواْ مَعِیَ عَدُوًّا ﴾ أو آن چنان شد که آیه خبر داده بود.

و: در جنگ بدر که کفّار به جمعیّت خود مغرور بودند و نصرت خود را مسلّم می پنداشتند، این آیه نازل شد: ﴿ أَمْ یَقُولُونَ نَحْنُ جَمِیعُ مُّنتَصِرُ \* سَیُهْزَمُ ٱلْجَمْعُ وَ یُوَلُّونَ ٱلدُّبُرُ ﴾. ٥ وَ یُوَلُّونَ ٱلدُّبُرُ ﴾. ٥

ز: قبل از فتح خيبر و دستيابى مسلمين به غنايم و در روزگارى كه در خاطرهٔ آنان تسلّط بر خزاين ايران و ممالك ديگر خطور نمى كرد، اين آيات نازل شد: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَ اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَ اللّهُ عَنِيزًا حَكِيمًا \* وَ مَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ ٱللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا \* وَعَدَكُمُ ٱللّهُ

١. سورهٔ قصص، آيهٔ ٨٥ (همانا آن كه قرآن را بر تو فرض كرد، باز گرداننده است تو را به بازگشتگاه).

۲. سورهٔ مائده، آیهٔ ۶۷ (ای پیغمبر ابلاغ کن آنچه را فرود آمد بر تو از پروردگارت، و اگر نکنی نـرسانده بـاشی
 پیام او را، و خدا نگه می دارد تو را از مردم).

۳. سورهٔ فتح، آیهٔ ۲۷ (هر آینه البته داخل می شوید در مسجد الحرام اگر خدا خواهد آسودگان (ایمنان)،
 تراشندگان سرهای خویش و کوتاه کنندگان ناخن و موی، در حالی که نمی ترسید).

۴. سورهٔ توبه، آیهٔ ۱۸۳ پس بگو هرگز با من خارج نمی شوید، و هرگز با من با دشمنی قتال نمی کنید)

۵. سورهٔ قمر، آیهٔ ۴۴، ۴۵ (یا میگویند ما جماعتی هستیم که نصرت و پیروزی نصیب ما است، به زودی شکست میخورند و پشت به میدان جنگ میکنند)

مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَانِهِ وَكَفَّ أَيْدِى ٱلنَّاسِ عَنكُمْ وَ لِتَكُونَ ءَايَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ وَ يَهْدِيَكُمْ صِرَٰطًا مُّسْتَقِيمًا \* وَ أُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُواْ عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ ٱللَّهُ بِهَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾. \

ح: هنگامی که فرزندش از دنیا رفت عاص بن وائل گفت: همانا محمّد ابتر است پسری ندارد که قائم مقام او باشد و و قتی مُرد، یاد او منقطع خواهد شد، پس این سوره نازل گردید: ﴿ إِنَّا أَعْطَیْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ ٱنْحَرْ \* إِنَّ شَانِئَكَ هُو ٱلْأَبْتَرُ ﴾ ٢، و بدین وسیله خبر داد کسی که آن حضرت را ابتر خواند نسلش منقرض خواهد شد، ولی نسل آن حضرت باقی خواهد ماند. ٣

#### ۴ \_احاطه به اسرار خلقت

در روزگاری که دانش بشر اجرام آسمانی را بسیط می پنداشت و حرکت در آنها را تصوّر نمی کرد، قرآن مجید از حرکت کواکب در مدارها خبر داد: ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهُمْ أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَ لَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ النَّهار وَ كُلُّ فی فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾. \*

در زمانی که از عموم قانون زوجیّت نسبت به اشیا خبری نبود، فرمود: ﴿ و مِنْ كُلِّ

۱. سورهٔ فتح، آیهٔ ۱۸، ۲۹، ۲۰، ۲۱ (هر آینه خدا راضی شد از مؤمنین هنگامی که زیر آن درخت با تو بیعت کردند، پس دانست آنچه در دلهای آنهاست، پس آرامش را بر آنها نازل کرد، و ثواب داد به آنها فتح نزدیکی و غنیمتهای بسیاری را که بگیرند، و خداوند عزیز و حکیم است، وعده داد خدا به شما غنیمتهای بسیاری را که بگیرید، پس نزدیک کرد برای شما این غنایم را و دست مردمان را از شما کوتاه کرد، و برای این که آیهای باشد برای اهل ایمان، و هدایت میکند شما را به راه راست، و غنیمتهای دیگری که توانایی بر آنها ندارید و خداوند بر آنها محیط است، و خدا بر هر چیزی تواناست)

۲. سورهٔ کوثر (ما به تو خیر بسیار دادیم، پس برای پروردگارت نماز بخوان و قربانی کن، همانا آن کس که تو را
 سر زنش می کند همان دنباله بریده است)

٣. التفسير الكبير، فخر رازي، جلد ٣٢، صفحة ١٢٤؛ تفسير مجمع البيان، جلد ١٠، صفحة ٤٥٩.

۴. سورهٔ یس، آیهٔ ۴۰ (نه خورشید را سزاوار است که ماه را دریابد، و نه شب بر روز سبقت میگیرد، و هر یک در فلکی شناورند).

# شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾. ا

و در آن زمان که احتمال وجود جنبندهای در کرات دیگر نبود، فرمود: ﴿ وَ مَا بَثُ فِیهِمَا مِن دَآبَةٍ ﴾. ۲

همچنین از تلقیح نباتات ماده به نطفهٔ نر ، به وسیلهٔ وزش باد خبر داد: ﴿ وَ أَرْسَلْنَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

و در زمانی که اجرام آسمانی را بسایط، و خلقت آنها را جداگانه از اجرام زمینی می دانستند و از رتق و فتق عالم خبری نداشتند، فرمود: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَا وَ ٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾. \*

و در عصرى كه بشر از گسترش جهان خبر نداشت فرمود: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَـٰهَا بِأَيْيْدٍ وَ السَّمَآءَ بَنَيْنَـٰهَا بِأَيْيْدٍ وَ إِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾. ٥

و در زمانى كه پندار دانشمندان بر عدم خرق و التيام اجسام فلكى بـود، و كسـى تصوّر نفوذ انسان را در آنها نمىكرد، اين آيه نازل شد: ﴿ يَـٰـمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَ ٱلْإِنْسِ إِنِ آَسْتَطَعْتُمْ أَن تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَار ٱلسَّمٰوَاتِ وَ ٱلْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَاتَنْفُذُونَ اِلَّا بِسُلْطَن ﴾. ؟

وجود آیاتی در اسرار کائنات که قسمتی از آن ذکر شد، حکایت از نزول این کتاب از نزد خالق متعال می کند.

## ۵۔جاذبة قرآن

هر انسان منصفی که با زبان قرآن آشنا باشد، اعتراف میکند که در قرآن روح و جاذبهای

۱. سورهٔ ذاریات، آیهٔ ۴۹ (و از هر چیزی آفریدیم دو جفت، شاید متذکّر شوید).

۲. سورهٔ شوری، آیهٔ ۲۹ (و آنچه گسترانید در آن دو \_آسمانها و زمین\_از جنبنده)

٣. سورهٔ حجر، آیهٔ ۲۲ (و فرستادیم بادها را آبستن کنندگان)

۴. سورهٔ انبیا، آیهٔ ۳۰ (آیا ندیدند آنان که کافر شدند که آسمانها و زمین بسته بودند، پس شکافتیم آنها را).

۵. سورهٔ ذاریات، آیهٔ ۴۷ (و آسمان را بنا کردیم به قوّت، و هر آینه ما وسعت دهندگانیم).

۶. سورهٔ رحمٰن، آیهٔ ۳۳(ای گروه جن وانس، اگر می توانید که نفوذ کنید از اقطار آسمانها و زمین پس نفوذ کنید، نفوذ نخواهید کرد مگر به سلطنتی).

است که هر سخنی هر چند تمام معیارهای بلاغت از لطایف معانی و بیان و بدیع در آن اعمال شده باشد، باز هم نسبتش به قرآن نسبت گُل مصنوعی به گُل طبیعی، و نسبت مجسمهٔ انسان به انسان جاندار است.

### ٤\_عدم اختلاف در قرآن

تردیدی نیست که انسان در اثر تکامل فکری، اعمال و اقوالش یکنواخت نخواهد بود، و هر دانشمندی آثار علمی او در مراحل مختلف زندگیش اختلاف پیدا میکند، هر چند متخصص در یک فن بوده، و وسایل تمرکز افکار هم برای او فراهم باشد، زیرا با تحوّل فکر، آثار آن هم متحوّل می شود.

قرآن کتابی است مشتمل بر فنونی ـ از معرفت مبدأ و معاد، آیات آفاق و أنفس، روابط انسان با خالق و خلق، وظایف فردی و اجتماعی، قصص امم گذشته و احوال انبیا ـ که با وجود جمیع وسایل پریشانی فکر از ناحیهٔ ابتلابه مشرکین در مکّه، و از ناحیهٔ جنگ با کفّار و کید و مکر منافقین در مدینه، از زبان درس نخوانده و استاد ندیده ای تلاوت شده است.

با در نظر گرفتن تمام این عوامل، طبیعی است که چنین کتابی از بیان چنین کسی، می بایست مشتمل بر اختلافات زیادی باشد؛ به این جهت عدم اختلاف، کاشف از نزول آن از افق بر تر از فکر انسان است، که مقام وحی مقدّسِ از جهالت و غفلت است: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فیهِ ٱخْتِلَافًا كَثیرًا ﴾. ا

## ۷ ـ تربیت عینی و عملی قرآن

اگر کسی ادعا کند که من سر آمد طبیبان جهان هستم، برای اثبات این دعوی دو راه و جو د دارد:

۱. سورهٔ نساء، آیهٔ ۸۲ (آیا پس تدبّر نمی کنند قرآن را، و اگر از نزد غیر خدا بود هر آینه یافته بودند در آن اختلاف بسیاری را) یکی این که کتابی در طبّ ارائه دهد که علل امراض و دارو و درمان آنها را به گونهای بنگارد که مانندش در کتب طبّ یافت نشود.

دیگر آن که مریضی را که مرض تمام قوا و اعضای او را فراگرفته و در آستانهٔ مرگ است و طبیبان از علاج او عاجز شدهاند به او بسپارند، و او بر آن تن لباس صحّت و عافیت بپوشاند.

پیغمبران طبیبان فکر و جان و معالجان امراض انسانیّت انسان می باشند، و پیغمبر اسلام سر آمد این طبیبان است.

دلیل علمی او قرآنی است که مانندش را در بیان علل امراض فکری و اخلاقی و عملی انسان و درمان آنها نمی توان یافت که نمونهٔ مختصری از آن در مبحث هدایت قرآن ذکر شد و دلیل عملی آن نیز این است که او در جامعهای مبتلا به بدترین امراضِ آدمیّت ظهور کرد؛ جامعهای که از جهت فکری به حدّی تنزّل کرده بودند که هر قبیلهای برای خود بتی داشت، بلکه خانواده ها از خرما و حلوا برای خود معبودی می ساختند که صبحگاه او را سجده می کردند و هنگام گرسنگی اله خود را می خوردند.

آفتِ افكارِ آنان را به مرهم معرفت و ايمان، چنان معالجه نمود كه خالق جهان را اين گونه ستايش كردند: ﴿ اَللَّهُ لآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لاَ نَوْمُ لَّهُ مَا فِي ٱللَّرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِنَدُه إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِنَدُه إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱللَّذِي يَشْفَعُ عِنَدُه إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَآءَ وَسِعَ كُرْسِينُهُ ٱلسَّمَاوِٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مُنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَآءَ وَسِعَ كُرْسِينُهُ ٱلسَّمَاوِٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ وَ لَا يَوْدُهُ حِفْظُهُمَا وَ هُوَ ٱلْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾ ودر مقابل او به خاك افتاده وگفتند: «سبحان ربّي الاعلى و بحمده ».

و از جهت عاطفی از حیوانات پست تر بودند، که پدر با دست خود، دختر خود را با قساوت، زنده به گور می کرد. ۲ پیامبر شکاف عاطفهٔ انسانی را در آن قوم آن چنان زنده

١. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۵

٢. كافى، جلد ٢، صفحة ١٤٢، كتاب الايمان و الكفر، باب البرّ بالوالدين، حديث ١٨؛ الجامع لاحكام القرآن،
 جلد ٧، صفحة ٩٧؛ آية ١٤٠، سورة انعام، و كتب ديگر.

کرد که در فتح مصر ، مسلمانان دیدند در یکی از خیمه ها مرغی آشیانه کرده است، لذا به هنگام رحیل برای آن که لانهٔ مرغ و جوجه ویران نشود خیمه را بر جای نهادند و رفتند، و بدین جهت شهر بنا شده در آن منطقه را فسطاط نامیدند. ا

تطاول اغنیا را بر فقرا چنان از بین برد، که در محضر آن حضرت یکی از اغنیا نشسته بود، فقیری وارد شد، و کنار آن غنی نشست؛ آن غنی دامن خود را برچید، و چون دید آن حضرت شاهد آن منظره است، گفت: یا رسول الله نصف ثروت خود را به این فقیر بخشیدم، فقیر گفت: نمی پذیرم که مبادا به دردی که او مبتلا شده گرفتار شوم. این چه تربیتی بود که آن چنان دست بخشش به غنی، و بلند نظری به فقیر داد؛ و تکبّر او را به تواضع، و ذلّت این را به عزّت مبدّل کرد.

سرکشی قوی بر ضعیف را چنان از بین برد که در زمان امیرالمؤمنین ایک قدرت نظامی پادشاهی ایران و امپراطوری روم در دست خلیفهٔ مسلمین، و فرماندهٔ سپاه او مالک اشتر بود، روزی مالک در بازار مانند افراد عادی، ساده و بی پیرایه می رفت. در این هنگام کسی در آن بازار از راه تمسخر، به مالک اهانتی کرد. به آن مرد گفتند: آیا شناختی کسی را که به تمسخر گرفتی که بود؟ گفت: نه؛ چون وی را به او معرفی کردند، نگران شد که آیا با آن قدرت مطلقه چه به روز او خواهد آمد. به جستجوی مالک بر آمد، به او گفتند: مالک به مسجد رفت، سراسیمه به نزد او آمد که عذر کردار بخواهد، مالک گفت: در پی رفتار تو به مسجد آمدم و دو رکعت نماز خواندم برای آن که از خدا بخواهم از تقصیر تو در گذرد."

اثر آن تربیت بود که غرور قدرت، او را از ساییدن پیشانی ذلّت در مقابل حیّ قیّوم باز نداشت، و اهانت کننده ای را که در اضطراب سزای عمل خود است، به بهترین خیرات که طلب آمرزش است نایل می کند.

١. معجم البلدان، جلد ٤، صفحة ٢٤٣

۲. كافي، جلد ۲، صفحهٔ ۲۶۲

٣. بحار الانوار، جلد ٤٢، صفحة ١٥٧

فاصله های قومی را چنان از میان برد که با رسوخ قومیّت عربیّت نسبت به عجم، سلمان فارسی را به حکم ': ﴿ وَ ٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِینَ یَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوٰةِ وَ ٱلْعَشِیِّ سلمان فارسی را به حکم ': ﴿ وَ ٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِینَ یَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوٰةِ وَ ٱلْعَشِیِّ یُریدُونَ وَجْهَهُ وَ لَا تَعْدُ عَیْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِیدُ زِینَةَ ٱلْحَیوٰةِ ٱلدُّنْیَا وَ لَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ يُرِیدُونَ وَجْهَهُ وَ لَا تَعْدُ عَیْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِیدُ زِینَةَ ٱلْحَیوٰةِ ٱلدُّنْیَا وَ لَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ يُرِیدُونَ وَجُهَهُ وَ لَا تَعْدُ عَیْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِیدُ زِینَةَ ٱلْحَیوٰةِ ٱلدُّنْیَا وَ لَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ يَرِیدُونَ وَجُهَهُ وَ لَا تَعْدُ عَیْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِیدُ نِینَة الْحَیوٰقِ وَ اللّٰمِیدُونَ وَ اَتّبَعَ هَوَاهُ وَ كَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ لا پهلوی خودنشاند، که در نتیجه امارت مدائن به او محوّل شد.

و فاصله های نژادی را نیز چنان از میان برد که غلام سیاهی را مؤذن خود قرار داد؛ و هنگامی که به آن حضرت پیشنهاد کردند که هر دستوری دادی پذیرفتیم، ولی تحمّل بانگ این کلاغ سیاه را نداریم، جوابش این بود: ﴿ يَنَا يُهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلْقَنَكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أُنْثَىٰ وَ جَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَ قَبَائِلُ لِتَعَارَفُوۤ أَ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ ٱللَّهِ أَتْقَیٰكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِیمُ خَبِیرُ ﴿ . \* حَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَ قَبَائِلُ لِتَعَارَفُوٓ أَ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ ٱللَّهِ أَتْقَیٰكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِیمُ خَبِیرُ ﴿ . \* \*

درخت برومندی کاشت که ریشهٔ آن علم و معرفت، و بدنهٔ آن اعتقاد به مبدأ و معاد، و شاخهٔ آن ملکات حمیده و اخلاق فاضله، و شکوفهٔ آن تقوی و پرهیزکاری، و ثمرهٔ آن گفتار محکم و سنجیده و کردار پسندیده بود: ﴿ أَلَمْ تَرَكَیْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَیِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَیِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَ فَرْعُهَا فِی ٱلسَّمَآءِ \* تُؤْتِیٓ أُکُلَهَا کُلَّ حِینِ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾. ٥

با این تعلیم و تربیت درخت انسانیت را به ثمر رساند، و از آن درخت شاه میوهای مانند علی بن ابی طالب الله بشریّت تحویل داد که از دائرة المعارف فضایل علمی و عملی او همین چند سطر بس است که تا زمانی که رسول خدا الماله که تا داشت،

١. مجمع البيان، جلد ٤، صفحهٔ ٣٣٧ ذيل تفسير آيهٔ شريفه.

سورهٔ کهف، آیهٔ ۲۸ (و شکیبا ساز خویش را با آنان که میخوانند پروردگار خود را هنگام صبح و عشا، میخواهند روی او را، و برمگردان چشمان خود را از ایشان که بخواهی زیور زندگانی دنیا را، و فرمان مبر آن را که غافل کردیم دلش را از یاد ما، و پیروی کرد هوای خویش را و کار او از دست رفته شد).

٣. مجمع البيان، جلد ٩، صفحة ٢٢۶ ذيل تفسير آية شريفه.

۴. سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۳ (ای مردم همانا ما آفریدیم شما را از نری و مادهای، و گردانیدیم شما را شاخههایی و تیرههایی تا یکدیگر را بشناسید، همانا گرامی ترین شما نزد خدا پرهیزکارترین شماست).

۵. سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۲۴، ۲۵ (آیا ندیدی چگونه خداوند مثلی بر زد،کلمهای پاک مانند درختی است پاک، ریشهاش بر جا و شاخ و برگش در آسمان، میدهد خوراک خود را هرگاه (همیشه) به اذن پروردگار خویش).

ادبش اقتضای اظهار علم و عرفان نمی کرد، و همچون ماه تحت الشعاع آفتاب بود؛ و بعد از آن حضرت هم در محاق اختناق از نور افشانی بازمانده بود، و در مدت پنج سال ـ تقریباً ـ با ابتلا به فتنهٔ جنگهای خانمان سوزی چون جنگ جمل و صفین و نهروان، فرصت اندکی که پیش آمد، اگر بر کرسی سخن نشست، گفتارش ـ به نقل ابن ابی الحدید معتزلی ـ دون کلام خالق و فوق کلام مخلوقین بود. او برای معرفت خدا و تربیت نفس و نظام جامعه، تنها مراجعه به خطبهٔ اوّل نهج البلاغه و خطبهٔ متّقین و عهد مالک اشتر بس است که نشان دهد چه اقیانوسی از حکمت علمی و عملی است که این نمونه ها قطره هایی از آن دریاست.

اگر در میدان جنگ قدم زد، تاریخ دلاوری مانندش ندید که زرهاش پشت نداشته باشد، و در یک شب پانصد و بیست و سه تکبیر بگوید و به هر تکبیری دشمنی را به خاک بیفکند، آ و همان شب هم ما بین دو صف به نماز شب بایستد و با این که تیرها از راست و چپ میبارید و در برابرش به زمین میریخت، بدون کمترین اضطرابی، مانند اوقات دیگر، از انجام وظایف بندگی غافل نشود؛ و مانند فارسِ یل عمروبن عبدود را بر خاک بیفکند که عامّه و خاصّه از رسول خدا گرافتی روایت کردند که فرمود: « لمبارزة علی بن ابی طالب لعمرو بن عبدود یوم الخندق افضل من عمل امتی الی یوم القیامة ». آ و روز فتح خیبر مَرحَب، پهلوان یهود، را به یک شمشیر دو نیمه کند، و بعد از آن

و روز فتح خیبر مَرحَب، پهلوان یهود، را به یک شمشیر دو نیمه کند، و بعد از آن به هفتاد سوار حمله نماید و آنها را از پای در آورد، که مسلمانان و یهودیان متحیّر شوند. این شجاعت را با خوف و خشیتی جمع کند، که با حضور وقت نماز رنگ رخسارش دگرگون می شد، و لر زه بر اندامش می افتاد؛ می گفتند چه شده که چنین

١. شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد، جلد ١، صفحه ٢٤

٢. مناقب آل ابي طالب، جلد ٢، صفحه ٨٤

٣. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحه ١٧

٩٤ المستدرك على الصحيحين ج ٣ ص ٣٢، تاريخ بغداد جلد ١٣، صفحة ١٩؛ بحار الانوار، جلد ٢١، صفحة ٩٤
 ٨٠ بحار الانوار، جلد ٢٢، صفحة ٣٣

حالتی دست داده؟ می فرمود: « و قت امانتی رسیده که بر آسمان و زمین و کوه ها عرضه شد و از تحملش إبا کردند و انسان آن امانت را برداشت ». ا

کسی که روز در میدان جنگ از هیبتش لرزه بر اندام دلاوران می افتاد، شب در محراب عبادت مانند مارگزیده به خود می پیچید و با چشم گریان می گفت: «ای دنیا! ای دنیا! آیا متعرّض من شدی؟! آیا به من اشتیاق پیدا کردی؟! هیهات! هیهات! غیر مرا مغرور کن، مرا به تو نیازی نیست، من تو را سه طلاقه کردم، ... آه! آه! از کمی توشه و دوری راه. » مائلی از او درخواست کمک کرد؛ امر فرمود: هزار به او بدهید؛ کسی که به او فرمان داد پرسید: هزار از طلا بدهم یا از نقره؟ فرمود: هر دو نزد من دو سنگ است، آنچه برای سائل نفعش بیشتر است به او بده. "

در کدام امّت و ملّت شجاعتی توأم با چنین سخاوتی دیده شده که در میدان جنگ در حال محاربه با مشرکی بود، مشرک گفت: یا ابن ابی طالب هبنی سیفک. شمشیر را به جانب او افکند، مشرک گفت: عجبا! ای پسر ابی طالب، در چنین وقتی شمشیر خود را به من می دهی؟ فرمود: تو دست سؤال به سوی من دراز کردی، و ردّ سائل از کرم نیست؛ آن مشرک خود را به زمین افکند و گفت: این سیرهٔ اهل دین است، قدمش را بوسید و مسلمان شد. \*

ابن زبیر نزد آن حضرت آمد و گفت: در حساب پدرم دیدم که از پدرت هشتاد هزار درهم طلبکار است؛ آن مال را به او داد، بعد از آن آمد و گفت: در آنچه گفتم غلط کردم، پدر تو از پدرم هشتاد هزار درهم طلب داشت، فرمود: آن مال بر پدرت حلال، و آنچه هم از من گرفتی برای خودت باشد. <sup>۵</sup>

کجا زمانه مقامی را نشان دارد که از مصر تا خراسان قلمرو ملک او باشد، اما هنگامی که مَشک آب بر دوش زنی ببیند، از او بگیرد و برایش به مقصد برساند، و از حال او

١. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ١٧

٢. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ١٢١.

٣. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ٣٢

۴. بحار الانوار، جلد ۴۱، صفحهٔ ۶۹

۵. بحار الانوار، جلد ۴۱، صفحهٔ ۳۲

بپرسد و شب تا به صبح از اضطراب نخوابد که چرا به آن زن و یتیمانش رسیدگی نشده است، و صبحگاه خود برای یتیمان بار طعام بکشد، و برای آنان غذا طبخ کند، و لقمه در دهان آنان بگذارد، و چون زن امیرالمؤمنین علی را بشناسد و اظهار شرمندگی کند، بگویدای کنیز خدا! من از تو شرمسارم. ا

کیست که در روزگار خلافتش در بازار بزازها با خدمتکار خود راه برود، و دو پیراهن کرباس بخرد و آن راکه بهتر است به نوکر بپوشاند که غریزهٔ زینت طلبی جوان تأمین شود، و جامهٔ پست تر را خود بیوشد. ۲

با آن که خزاین سیم و زر در اختیارش بود، فرمود: « و الله لقد رقعت مدرعتی هذه حتی استحییت من راقعها ». ۳

غنیمتی خدمت آن حضرت آوردند که بر آن غنیمت گردهٔ نانی بود، و کوفه هفت محلّه داشت، آن غنیمت را با گردهٔ نان هفت قسمت کرد. آنگاه مقسّم هر محلّی را خواست و قسمتی از آن غنیمت را با قسمتی از آن نان به آن مقسّم داد؛ \* و در هر تقسیم غنیمت، بعد از قسمت دو رکعت نماز می خواند و می فرمود: «الحمدلله الذی اخرجنی منه کما دخلته ». \* ا

در روزگار حکومتش شمشیرش را در بازار به فروش گذاشت، و فرمود: به خدایی که جان علی در دست اوست، اگر بهای اِزاری می داشتم این شمشیر را نمی فروختم. ۶ در هر روزی که مصیبتی به آن حضرت می رسید، آن روز هزار رکعت نماز می خواند و بر شصت مسکین تصدی می کرد و تا سه روز روزه می گرفت. ۷

١. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ٥٢

٢. بحار الانوار، جلد ٤٠، صفحة ٣٢۴

٣. نهج البلاغه، خطبهٔ ١٤٠ (به خدا قسم جبّهٔ خود را آن قدر وصله زدم تا از وصله زنندهٔ آن حيا كردم).

۴. حلية الاولياء، جلد ٧، صفحة ٣٠٠

۵. بحارالانوار، جلد ۴۰، صفحهٔ ۳۲۱(حمد برای خداوندی است که خارج کرد مرا از آن، آن طور که داخل شده بودم).

٤. بحار الانوار ، جلد ٤١، صفحة ٤٣

٧. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ١٣٢

هزار بنده با کد یمین و عرق جبین آزاد کرد، ا و هنگامی که از دنیا رفت هشتصد هزار درهم مقروض بود. ۲

شبی که برای افطار به خانهٔ دختر خود مهمان بود، بر سر سفرهٔ دخترِ فرمانروای آن کشور پهناور، قوتی به جز نان جو، نمک و کاسهٔ شیری نبود، به نان جو و نمک افطار کرد و لب به شیر نزد که مبادا سفرهٔ او رنگین تر از سفرهٔ رعیّت او باشد."

تاریخ کجا دیده کسی که از مصر تا خراسان زیر نگین سلطنت اوست، ولی برنامهٔ حکومت او نسبت به خود و فرمانروایان مملکتش آن باشد که در نامهٔ آن حضرت به عثمان بن حنیف منعکس است، و مضمون قریب به مفاد آن نامه این است:

ای پسر حنیف به من خبر رسیده است که مردی از فتیه اهل بصره تو را به مهمانی ، به خوان طعامی دعوت کرده، و تو هم به آن شتافتی ؛ خو را کهای رنگارنگ و قدحها برای تو آورده شده، و گمان نمی کردم تو دعوت قومی را اجابت کنی، که بینوای آنها با جفا رانده شده، و بی نیاز آنها بر آن سفره دعوت شده باشد؛ ببین دندان بر چه خو را کی می گذاری، پس آنچه مورد شبهه است دور انداز، و آنچه یقین داری حلال است از آن استفاده کن؛ آگاه باش که برای هر مأمومی امامی است که به او اقتدا کند، و به نور علم او استضائه نماید، امام شما از دنیای خود به دو جامهٔ کهنه و دو قرص نان اکتفا کرد، شما بر این کار قدرت ندارید، ولی مرا به پرهیزکاری و کوشش و عفّت و درستکاری کمک کنید. والله من از دنیای شما طلایی گنجینه نکردم، و از غنائم آن مالی ذخیره ننمودم، و برای جامهٔ کهنه مجامهٔ کهنه دیگری آماده نکردم، و از زمین این دنیا یک وجب برای خود به چنگ دیگری آماده نکردم، و از زمین این دنیا یک وجب برای خود به چنگ

١. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ٤٣

٢. بحار الانوار، جلد ٤٠، صفحه ٣٣٨

٣. بحار الانوار، جلد ٤٢، صفحة ٢٧٤

۴. جوانمردان

و بافته های ابریشم، راه می برم، ولکن هیهات که هوای من بر من غلبه کند، و حرص من مرا به اختیار طعامها بکشد، و حال آن که شاید در حجاز و یمامه کسی باشد که دسترسی به قرص نانی نداشته، و سیری را ندیده باشد. ا

حکومت اسلامی را باید در آینهٔ وجود کسی دید که در کوفه است، و احتمال وجود شکم گرسنهای در حجازیا یمامه، نمی گذارد که او دست به غذای لذیذی دراز کند، و برای جامهٔ کرباس کهنهای که بر تن دارد، بدلی تهیّه نمی کند، و یک و جب زمین برای خود حیازت نمی نماید، و از خوراک و پوشاک و مسکن دنیا بهرهٔ او همین است؛ مبادا که معیشت او از فقیر ترین افراد رعیّتش بهتر باشد.

در قلمرو سلطنت او عدالتی حکومت می کند که زره خود را نزد یهودی می بیند و به او می فرماید: این زره من است، آن یهودی که در شرایط ذمّه زندگی می کند با کمال جرأت می گوید: زره مال من است و در دست من است، بین من و تو قاضی مسلمین. با آن که می داند یهودی خیانت کرده و زره او را ربوده است، با او نزد قاضی می رود و چون قاضی به احترام آن حضرت قیام می کند، او را برای این امتیاز مؤاخذه می نماید و می فرماید: اگر مسلمان بود با او در مقابل تو می نشستم.

و عاقبت یهودی در مقابل این عدلِ مطلق اعتراف می کند و اسلام می آورد، و امام زره را با مرکب خود به او می بخشد. یهودیِ مسلمان شده از آن حضرت جدا نمی شود تا در جنگ صفین به شهادت می رسد.

هنگامی که خبردار شد خلخال از پای یک زنی که در ذمّهٔ اسلام است کشیده شده، تحمّل این قانون شکنی را نداشت و فرمود: «فلو ان امرأ مسلماً مات من بعد هذا أسفاً ماکان به عندی جدیراً ». "

١. نهج البلاغه، نامهٔ ٤٥

٢. حلية الاولياء، جلد ٤، صفحة ١٣٩

۳. نهج البلاغه، خطبه ۲۷ (اگر مرد مسلمانی از تأسّف بر این واقعه بمیرد، مورد ملامت نیست بلکه نزد من به این مرگ سزاوار است)

روزی در رهگذر، چون دید پیرمردی دست سؤال دراز کرده، به جستجو بر آمد که موجب گدایی او چیست؟ به آن حضرت دلداری دادند که این پیر مرد نصرانی است؛ بر آشفت که چگونه در جوانی از او کار کشیدند و در روزگار پیری او را به حال خود واگذاشته اند که گدایی کند؟! و فرمان داد که بر او از بیت المال انفاق کنند. ۱

در رعایت حقّ خلق چنین بود که اگر اقالیم هفتگانه را با آنیچه در زیر آسمان آنهاست به او بدهند که پوست جوی که دست رنج مورچهای است از دهان او بگیرد، نمی پذیرفت؛ آو در رعایت حقّ خالق چنان بود که او را به طمع بهشتش و از ترس آتشش عبادت نمی کرد، بلکه به جهت اهلیّت او برای عبادت به بندگیش قیام می کرد. آتشش عبادت نمی کرد، بلکه به خود فرمود: «انا أدیب الله و علیّ أدیبی» آبشریت را به تربیت چنین انسانی، به کمال آدمیت رساند که صلابت میدان نبرد را که تاریخ مانند آن صلابت را ندیده با رقّت قلبی که چهرهٔ افسردهٔ یتیمی اشک او را جاری و نالهٔ جگر سوز او را بلند می کند به هم آمیخته است؛ و او را به آزادگی و حرّیّتی رسانده که از قید تمام مصالح و منافع محدود دنیوی و نامحدود اخروی رسته است، و تنها رشتهٔ عبودیت و بندگی خداوند عالم را، آن هم نه برای سود خود، بلکه برای اهلیّت او به گردن انداخته است؛ و بین حرّیّت و عبودیتی جمع کرده که مقصد نهایی از خلقت گردن انداخته است؛ چنان رضا و غضب خود را در رضا و غضب خالق خویش فانی کرده که خوابیدن به جای رسول خدا گریگی در لیلةالمبیت و ضربت بهتر از عبادت ثقلین در روز خندق، گواه آن است.

آرى باغباني كه در شوره زار جزيرة العرب در ظرف چند سال محدود با آن همه

١. وسائل الشيعه، جلد ١٥، صفحة ٤۶، كتاب الجهاد، ابواب جهاد العدو، باب ١٩

٢. نهج البلاغه، خطبه ٢٢٢

٣. عوالي اللئالي، جلد ١، صفحة ٢٠۴

۴. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۳۱ (من ادب شدهٔ خدایم و علی ادب شدهٔ من)

۵. بحار الانوار، جلد ۳۶، صفحهٔ ۴۰

٤. بحار الانوار، جلد ٣٩، صفحه ٢

ابتلا، چنان امّتی را به وجود آورد و چنین شاه میوهای از درخت آدمیّت به دنیا نشان داد، می تواند بگوید: من بزرگترین باغبان بوستان انسانیتم.

با صرف نظر از معجزاتی که در این مختصر مجال ذکر آنها نیست، و فقط با ایس نمونهٔ علمی و عملی که اندکی از آن ذکر شد، آیا عقل و انصاف ایجاب نمی کند که انسان وارستهٔ از تعصّب و هوی ایمان بیاورد که چنین آیینی می تواند بشریت را به منتها درجهٔ کمال برساند؟! و آنچه عقل و فطرت آدمی از جهت علمی و عملی از دین انتظار دارد آیا در این دین و آیین نیست؟!

آیا برتر و بالاتر از این تعلیم و تربیت، برای پرورش انسان از نظر شخصی و اجتماعی، تعلیم و تربیتی هست؟!

این همان ایمان به خاتمیّت پیغمبر اسلام و ابدیّت شریعت آن حضرت است: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِّنْ رِّجَالِكُمْ وَ لَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَ خَاتَمَ ٱلنَّبِيِّينَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾. \

### اشعهای از آفتاب حیات آن حضرت المشاته

در خاتمه نظری کوتاه به اشعهای از آفتاب حیات آن حضرت که خود شاهد رسالت اوست می افکنیم:

در زمانی که دعوت خود را اظهار کرد تطمیع و تهدید به آخرین حد خود رسید. قریش نزد ابی طالب آمدند و گفتند: برادر زادهٔ تو به خدایان ما ناسزا گفت، و جوانان ما را فاسد و جماعت ما را متفرّق کرد، اگر مال می خواهد مالی برای او جمع کنیم که بی نیاز ترین مرد قریش باشد و هر زنی را بخواهد به او تزویج می کنیم؛ تا به آن جا که و عدهٔ سلطنت و پادشاهی به او دادند. جواب آن حضرت این بود: اگر خورشید را در

۱. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۴۰ (نیست محمد پدر یکی از مردان شما، ولکن پیغمبر خدا و خاتم پیغمبران است و خدا به هر چیزی داناست)

دست راستم و ماه را در دست چپم بگذارید نمیخواهم. <sup>۱</sup>

چون دیدند تطمیع اثر ندارد، راه تهدید و ایذا را پیش گرفتند و نمونهٔ آن این است که و قتی در مسجد الحرام به نماز می ایستاد دو نفر از سمت راست او صفیر، و دو نفر از سمت چپ او کف می زدند که نمازش را به هم بزنند؛ ۲ و در رهگذر خاک بر سرش می ریختند، و هنگام سجود بار شکم گوسفند بر او می انداختند. ۳

پس از رحلت ابی طالب تنها از مکّه راه طائف را پیش گرفت تا از برزرگان قبیلهٔ ثقیف برای رواج دین خدا کمک بگیرد، ولی آنها شُفها و بردگان را تحریک کردند که به دنبال آن حضرت راه افتاده و او را آزار دهند. آن حضرت به بوستانی پناه برد و در سایهٔ درخت انگوری نشست و چنان حالتش رقّت بار بود، که دل دشمن مشرک به حالش سوخت، و غلامی نصرانی داشت به نام عداس، به او گفت: انگور بچین و نزد او ببر. چون غلام طبق انگور نزد آن حضرت گذاشت، دست دراز کرد و فرمود: بسم الله.

غلام گفت: مردم این شهر چنین کلمهای نگویند.

فرمود: از كدام شهرى؟ و دين تو چيست؟ گفت: نصرانيم از نينوا.

فرمود: از شهر يونس بن متي.

عداس گفت: يونس را از كجا شناختي؟

فرمود: او برادر من بود، پیغمبر بود، و من هم پیغمبرم؛ پس عداس دست و پای آن حضرت را بوسید. ۴

یاران آن حضرت را هم به سخترین شکنجه ها آزار می دادند، و بعضی از آنان را در آفتاب سوزان می افکندند و سنگ سنگین بسر سینهٔ او می گذاشتند، و در آن حال می گفت: أحد أحد.<sup>۵</sup>

١. بحار الانوار، جلد ١٨، صفحهٔ ١٨٠ و ١٨٢

٢. بحار الانوار، جلد ١٨، صفحه ١٤٠

٣. بحارالانوار، جلد ١٨، صفحة ٢٠٥؛ بحارالانوار، جلد ١٩، صفحة ١٧؛ الكامل في التاريخ، جلد ٢، صفحة ٤٣

۴. مناقب آل ابي طالب، جلد ١، صفحه ٤٨

۵. حلية الاولياء، جلد ١، صفحه ١٤٨

مادر عمّار یاسر را که پیرزنی فرتوت بود شکنجه ها دادند که از دین خدا برگردد، نپذیرفت تا او راکشتند. ا

و با این همه آزارها که از آن قوم دید، از او خواستند که نفرین کند، فرمود: «انما بعثت رحمة للعالمین » و عنایتش به آن قوم در مقابل آن همه آزار، این دعا بود: «بارالها قوم مرا هدایت کن که نادانند. » ۳

به جای آن که عذاب بخواهد، رحمت میخواست، آن هم رحمتی که برتر از آن تصوّر نمی شود، و آن نعمت هدایت است؛ و آنان را با عنوان «قومی» به خود اضافه داد، تا با این اضافه و نسبت، مصونیّت از عذاب خدا را به آنها ببخشد، و به جای شکایت از آنان، به درگاه خدا شفاعت می کرد، ومعذرت می خواست که آنها نمی دانند.

کیفیّت معیشت آن حضرت چنین بود که خوراکش نان جو بود و از آن هم آن قدر تناول نمی کرد که سیر شود. ۴

در غزوهٔ خندق دخترش صدیقهٔ کبری قسمتی از گردهٔ نان را برایش آورد که بعد از سه روز، اوّلین طعامی بود که آن حضرت تناول می فرمود. ۵

و این گونه زندگی نه از تنگدستی بود، چون در همان روزگار بخشش و عطایش به صد شتر می رسید.۶

هنگامی که از دنیا رفت نه دیناری از او باقی ماند و نه درهمی و نه غلامی و نه کنیزی و نه گوسفندی و نه شتری؛ و زره آن حضرت نزد یکی از یهودیان مدینه در مقابل بیست صاع جو که برای قوت اهلش نسیه خریده بود گرو بود. ۷

۱. بحار الانوار، جلد ۱۸، صفحهٔ ۲۱۰

۲. بحار الانوار، جلد ۱۸، صفحهٔ ۲۴۳ (این است و جز این نیست مبعوث شدم رحمت برای جهانیان)

٣. الخرائج و الجرائح، جلد ١، صفحهٔ ١۶۴

۴. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۴۳

٥. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٥

٤. بحار الانوار، جلد ٢١، صفحهٔ ١٧٠

٧. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحه ٢١٩

در دو نکته باید تأمّل کرد:

الف. تردیدی نیست که با موقعیّت آن حضرت و امانت او کسی از او گرو نمی خواست، ولی نظر این است که با عدم کتابت دین، قانون رهن که و ثیقهٔ مال غیر است حتی از بالاترین شخصیّت اسلام در مورد یهودی هم مراعات شود.

ب. کسی که لذیذترین اطعمه برای او فراهم بود، به جهت این که قوت وغذای او از ضعیفترین افراد تحت حکومتش بهتر نباشد، تا آخر زندگی از نان جو سیر نشد.

نمونهٔ ایثار آن حضرت این است که دختری که کتب عامّه و خاصه مشحون به فضایل اوست، و آیاتی از کتاب مجید همچون آیهٔ مباهله او آیهٔ تطهیر آو احادیثی از سنّت هانند حدیث کساء وعنوان «سیدة نساء اهل الجنّة» احاکی از تحقق کمال ارسنّت مانند حدیث کساء وعنوان «سیدة نساء اهل الجنّة» محن در آن انسان کامل است، دختری که تا روز قیامت بقای نسل رسول خدا الله به او ، و مطلع نجوم هدایت و ائمّهٔ امّت آغوش اوست، و حرمتش نزد آن پدر به حدی بود که وقتی که بر چنان پدری وارد می شد، پدر او را به جای خود می نشاند و دست او را می بوسید، دختری که به اقتدای به آن پدر در محراب عبادت آن قدر می ایستاد تا هر دو قدمش و رم می کرد، و با آن اشتغال به عبادت، خانهٔ امیرالمؤمنین این را زخان اداره می نمود که روزی رسول خدا المی نیز و وارد شد و دید دستاس می کند

١. سورة آل عمران، آية ٤١

٢. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۳۳

٣. الاصابة في تمييز الصحابة، جلد ۴، صفحة ۴۶۷؛ تفسير الطبرى، جلد ۲۲، صفحة ٩، ذيل آية تطهير؛ المستدرك على الصحيحين، جلد ۲، صفحة ۴۱۶؛ تفسير القرطبي، جلد ۱۴، صفحة ۱۸۳؛ مسند احمد حنبل، جلد ۶، صفحة ۲۹۸؛ الخصال، صفحة ۵۵۰ و كتب ديگر عامّه؛ كافي جلد ١، صفحة ۲۸۷؛ الخصال، صفحة ۵۵۰ و كتب ديگر خاصّه.

۴. صحیح بخاری، جلد ۴، صفحهٔ ۱۸۳، باب علامات النبوة فی الاسلام، و موارد دیگری از این کتاب صحیح ابن حبان، جلد ۱۵، صفحهٔ ۴۰۲، رقم ۶۹۵۲ و کتب دیگر

بحار الانوار، جلد ۲۲، صفحهٔ ۴۸۴، و موارد و کتب دیگر

۵. بحار الانوار، جلد ۴۳، صفحهٔ ۲۵

٤. بحار الانوار، جلد ٤٣، صفحة ٧٤

و در آن حال به فرزند خود شیر می دهد، با چشم اشک آلود به آن منظرهٔ رقتبار نگاه کرد، و فرمود: «تعجلی [تجرّئی] مرارة الدنیا بحلاوة الآخرة » در جواب پدر گفت: «یا رسول الله الحمد لله علی نعمائه و الشکر لله علی آلائه »؛ اینچنین دختری با چنین حالتی با دست آزرده از دستاس نزد پدر آمد که خدمتکاری بخواهد، ولی اظهار حاجت نکرده برگشت، و پدری که می توانست خانهٔ دختر را گنجینهٔ سیم و زرکند، و غلامان و کنیزان به خدمت او بگمارد، به جای خدمتکار «سی و چهار مرتبه تکبیر، سی و سه مرتبه تصمید و سی و سه مرتبه تسبیح » به او آموخت. آ

این نمونهٔ ایثار آن حضرت بر بینوایان بود، بر چنان دختری در چنین شرایطی ؛ و آن بود پاسخ صدیقهٔ کبریٰ که در مقابل امر پدر، به صبر بر مرارت، زبان به جمع بین حمد و شکر بر مواهب مادی و معنوی میگشاید، و آن چنان فنای خود را در رضا به قضا، و استغراقش را در الطاف الهیّه نشان می دهد که مرارت را حلاوت، و مصیبت را نعمتی می بیند که به جای صبر، حمد و شکر آن را وظیفهٔ خود می داند.

نمونه هایی از رفتار و اخلاقش این بود که:

روی خاک می نشست و با بردگان غذا می خورد، و به کودکان سلام می کرد. گزن صحرانشینی بر آن حضرت گذشت، دید روی خاک نشسته و غذا میل می کند، گفت: یا محمّد، خوراک تو مانند خوراک بنده است و نشستنت همچون نشستن بنده است. فرمود: کدام بنده از من بنده تر است.

جامهٔ خود را به دست خود و صله مي زد، <sup>۶</sup> گـوسفند خـود را خـود مي دوشيد، ۲

۱. بحار الانوار، جلد ۴۳، صفحهٔ ۸۶ (شتاب کن مرارت دنیا را در برابر حلاوت آخرت)

٢. بحار الانوار، جلد ٤٣، صفحة ٨٥

٣. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٢.

۴. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۱۵.

۵. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۲۵.

٤. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٧.

٧. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٧.

دعوت آزاد و بنده را اجابت می کرد. ۱

اگر مریضی در آخر مدینه بود به عیادتش می رفت.۲

همنشین با فقیران و همسفره با مسکینان بود.۳

همانند بندگان غذا می خورد و همانند بندگان می نشست. ۴

هر کس دستش را میگرفت، تا گیرنده دستش را رها نـمیکرد، دست خـود را نمیکشید.<sup>۵</sup>

در مجلسی که وارد می شد مجلس به هرجا منتهی شده بود، همان جا می نشست، ۶ و چشم به صورت کسی نمی دوخت. ۷

در تمام عمر جز برای خدا به کسی غضب نکرد. ۸

زنی با آن حضرت سخن می گفت، لرزه بر اندام زن افتاد، به او فرمود: آسان باشد بر تو، من مَلک ـ پادشاه ـ نیستم، من پسر زنی هستم که گوشت خشکیده می خورد. انس بن مالک گفت: نُه سال خادم آن حضرت بودم، هرگز نگفت: چرا چنین کاری کردی؟ و هرگز بر من عیبی نگرفت. ۱۰

روزی در مسجد نشسته بود، دختر بچهای از انصار طرف جامهٔ آن حضرت را گرفت، به جهت حاجت او به پا خاست؛ نه او چیزی گفت، و نه آن حضرت پرسید چه می خواهی، تا چهار مرتبه این کار تکرار شد، مرتبهٔ چهارم رشته ای از جامهٔ آن

١. بحارالانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٧.

٢. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٨.

٣. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحهٔ ٢٢٨.

۴. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۲۵.

۵. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۲۸.

٤. بحارالانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٨.

٧. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٧.

٨. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٧.

٩. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٢٩.

١٠. بحارالانوار، جلد ١٤، صفحهٔ ٢٣٠

حضرت گرفت و رفت ؛ از آن دختر بچه پرسیدند که این چه کار بود که کردی؟

گفت: اهل من مریضی دارند، مرا فرستادند که رشته ای از جامهٔ حضرت برای شفا بگیرم، هرگاه خواستم بگیرم، دیدم مرا میبیند، حیا کردم، و کراهت داشتم که در گرفتن از آن حضرت رخصت بگیرم، تا در مرتبهٔ چهارم آن رشته را از جامه گرفتم.

این واقعه عنایت آن حضرت را به کرامت انسان نشان می دهد، زیرا به فراست، حاجت دخترک را و کراهت او را از سؤال دریافت و چهار مرتبه از جا برخاست که دختر به حاجت خود برسد، و از جستجو و پرسش خودداری کرد که باعث کراهت خاطر و ذلّت سؤال او نشود.

کسی که با این دقت و ظرافت حرمت و عزّت دخترکی را رعایت می کند، آیا منزلت و کرامت انسان در نظر مبارک او تا چه حدّ است.

در روزگاری که یهود در شرایط ذمّه زندگی می کردند و آن حضرت در اوج اقتدار بود، شخصی یهودی چند دینار از آن حضرت طلب داشت، مطالبه کرد. آن حضرت فرمود: چیزی نزد من نیست که به تو بدهم.

يهودي گفت: من هم از تو مفارقت نمي كنم تا طلب مرا بدهي.

فرمود: من با تو می نشینم، با یهودی نشست، و نماز ظهر و عصر و مغرب و عشا و صبح را همان جا به جا آورد؛ اصحاب آن حضرت یهودی را تهدید کردند.

فرمود: این چه رفتاری است که با او میکنید؟

گفتند: یا رسول الله، یهودی تو را حبس کند؟

فرمود: پروردگار من مرا مبعوث نکرده که ظلم کنم، چون روز بلند شد، یهودی گفت: اشهد ان لا اله الا الله و اشهد ان محمداً عبده و رسوله؛ و قسمتی از مالم را در راه خدا دادم، به خدا قسم که این رفتار را با تو نکردم مگر برای آن که صفت تو را در تورات ببینیم.

١. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢٤٤

٢. بحار الانوار، جلد ١٤، صفحة ٢١٤

عقبة بن علقمه گفت: بر على الله وارد شدم، در مقابل آن حضرت نان خشكى بود، گفت: يا اميرالمؤمنين آيا غذاى تو اين است؟

از امام علی بن الحسین زین العابدین الله پرسیدند از نسبت عبادتش به عبادت جدّم نزد جدّش امیر المؤمنین، فرمود: عبادت من نزد عبادت جدّم مانند عبادت جدّم نزد عبادت رسول خداست. ۲

در پایان زندگی هم به عفو و بخشش از قاتل خود تخلّق خود را به خُلق الهی که ظهور رحمت رحمانیهٔ خداست نشان داد: ﴿ وَ مَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ ، چنین کسی می تواند بگوید: «انّما بعثت لاتمّم مکارم الاخلاق » .

شرح فضايل اخلاقي او كجا ميسّر است با أن كه خداوند عظيم فرمود: ﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾. ؟

تنها مطالعه در زندگانی و اخلاق و سجایای آن حضرت کفایت میکند که هر منصفی به نبوّت او ایمان بیاورد: ﴿ يَّأَیُّهَا ٱلنَّبِیُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِیرًا \* وَ دَاعِیًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ وَ سِرَاجًا مُّنِیرًا ﴾. ٧

و این ظهور بشارتهای کتب آسمانی است، که انبیای سلف خبر دادند؛ و هر چند دستِ تحریف بر آن شد که اثری از آنها به جا نگذارد، با و جود این، تأمّل در آنچه باقی

١. بحار الانوار، جلد ٤٠، صفحة ٣٣١

٢. بحار الانوار، جلد ٤١، صفحة ١٤٩

٣. الكافي، جلد ٢، صفحه ٢٠٨، كتاب الايمان و الكفر، باب العفو، حديث ٩

۴. سورهٔ انبیا، آیهٔ ۱۰۷ (و نفرستادیم تو را مگر رحمت برای جهانیان)

۵. بحار الانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۱۰ (مبعوث شدم برای این که تمام کنم مکارم اخلاق را)

٤. سورة قلم، آية ۴ (و همانا تو بر خُلق بزرگي هستي)

۷. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۴۵ و ۴۶ (ای پیغمبر ما فرستادیم تو را گواه و بشارت دهنده، و ترساننده و دعوت کننده به سوی خداوند به اذن او و چراغی نور افشان)

مانده برای اهل نظر راهگشای حقایق است، و به دو نمونه اکتفا می شود:

تورات، سفر تثنیه، باب ۳۳: «و این است برکتی که موسی مرد خدا قبل از وفاتش به بنی اسرائیل برکت داده گفت: یهوه از سینا آمد و از سعیر بر ایشان طلوع نمود و از جبل فاران درخشان گردید و با کرورهای مقدسین آمد و از دستِ راست او برای ایشان شریعت آتشین پدید آمد».

«سینا» محل نزول وحی بر موسی بن عمران، و «سعیر» محل بعثت عیسی بن مریم، و جبل «فاران» که یهوه در آن جا درخشان گشت، به شهادت تو رات، کوه «مکه» است. زیرا در سفر تکوین، باب ۲۱، در آیات مربوط به هاجر و اسماعیل آمده است: «و خدا با آن پسر می بود و او نمو کرده ساکن صحرا شد و در تیراندازی بزرگ گردید و در صحرای فاران ساکن شد و مادرش زنی از زمین مصر برایش گرفت».

«فاران» مكه است كه اسماعيل و فرزندان او در آن اقامت داشتند، و پيغمبرى كه از كوه حرى با شريعت آتشين و با فرمان: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدُ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ آمد، كيست به جز آن حضرت؟

و در کتاب حبقٌوق (حیقوق) نبی باب سوم آمده است: «خدا از تیمان آمد و قد وس از جبلِ فاران سِلاه جلال او آسمانها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید پر تو او مثل نور بود و از دست وی شعاع ساطع گردید».

به وسيلهٔ ظهور آن حضرت از كوه مكّه بود كه در سراسر زمين، بانك «سُبْخانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ وَلا اللهَ وَاللهُ اَكْبَرُ » طنين افكند و «سُبْخانَ رَبِّى الْعَظِيمِ وَ بِحَمْدِهِ » و «سُبْخانَ رَبِّى الْعَظيمِ وَ بِحَمْدِهِ » و «سُبْخانَ رَبِّى الاَعْلىٰ وَبِحَمْدِهِ » در ركوع و سجود مسلمانان جهان منتشر شد.

انجیل یوحنا باب ۱۴: «و من از پدر سؤال می کنم و تسلّی دهندهٔ دیگر به شما عطا خواهد کرد تا همیشه با شما بماند.»

و در باب ۱۵ آمده است: «لیکن چون تسلّی دهنده که او را از جانب پدر نزد شما

\_

۱. سورهٔ توبه، آیهٔ ۷۳ (ای پیغمبر جهادکن باکفار و منافقین)

می فرستم آید یعنی روح راستی که از پدر صادر می گردد او بر من شهادت خواهد داد. » در نسخهٔ اصل، کسی که عیسی از خدا سؤال کرده که او را بفرستد، و بر او شهادت دهد، به نام «پارقلیطا» است که «پریکلیطوس» است، و ترجمهٔ آن با «ستوده شده» و «احمد» و «محمد» موافق است؛ ولی نویسندگان انجیل آن را به «پاراکلیتوس» تبدیل کردند، و به «تسلی دهنده» ترجمه نمودند.

و این حقیقت در انجیل برنابا روشین شد، که در فیصل ۱۱۲ آمده است: «۱۳» بنابراین بدان ای برنابا که برای این واجب است بر من خود نگهداری، و زود باشد که یکی از شاگردان من، مرا به سی پارچه از نقدینه بفروشد «۱۴» و بنابراین مین یقین دارم که آن که مرا می فروشد به نام من کشته خواهد شد «۱۵» زیرا که خدا مرا از زمین بلند می کند و منظر آن خائن را تغییر می دهد تا گمان کند او را هر کسی که منم «۱۶» و مع ذلك و قتی که او به بدترین مرگی بمیرد من خواهم ماند در آن تنگ مدت مدیدی در جهان «۱۷» و لیکن هنگامی که بیاید محمد پیغمبر خدا [مُحَمَّد رَسُولُ الله] این عیب از من برداشته می شود.»

و بشارت به عنوان محمد رسول الله المساقلة و در فصولی از این انجیل آمده است است، مانند « فصل ۳۹ « ۱۴ » پس چون آدم برخاست بر قدمهای خود در هوا نوشته ای دید که مثل آفتاب می درخشید که نصّ عین او « لا إِلهَ إِلاّ الله » و « مُحَمَّد رَسُولُ الله » بود « ۱۵ » پس آن وقت آدم دهان خود بگشود و گفت: شکر می کنم تو را ای پروردگار خدای من، زیرا که تو تفضّل نمودی، پس آفریدی مرا « ۱۶ » و لیکن زاری می کنم به سوی تو ، این که مرا آگاه سازی که معنای این کلمات محمد رسول الله چیست « ۱۷ » پس خدای جواب داد: مرحبا به تو ای بندهٔ من ، آدم « ۱۸ » و به درستی که می گویم به تو که تو اوّل انسانی که آفریده ام او را. »

و « فصل ۴۱: « ۳۳ » پس چون آدم ملتفت شد، دید مکتوبی را بالای دروازه: لا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّد رَسُولُ الله. »

و « فصل ۹۶: « ۱۱ » آن هنگام خدا بر جهان رحم می فرماید و پیغمبر خود را که

همهٔ چیزها را برای او آفریده می فرستد «۱۲» آن که به قوّت از جنوب خواهد آمد و بتان و بت پرستان را هلاک خواهد نمود «۱۳» و تسلّط شیطان را بر بشر انتزاع خواهد فرمود «۱۴» و به رحمت خدا برای خلاصی آنان که به او ایمان آوردند خواهد آمد «۱۵» و آن که به سخن او ایمان آورد مبارک خواهد شد.»

« فصل ۹۷: « ۱ » و با این که من لایق نیستم که بند کفش او را باز کنم به نعمت و رحمت خدا رسیدهام که او را ببینم . »

براى اثبات بشارات تورات و انجيل كفايت مى كند كه رسول خدا الشَيْتُ يهود و نصارى و احبار و قسيسين و سلاطين آنها را به اسلام دعوت كرد، و با اعتقاد يهود كه گفتند: ﴿ فِنَ اللهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾ درافتاد، گفتند: ﴿ فِنَ اللهُ ثَالِثُ ثَلاثَةٍ ﴾ درافتاد، و با كمال صراحت اعلان كرد كه من همانم كه در تورات و انجيل به من بشارت داده شده است: ﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ ﴾ ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ "

اگر آن چنان نبود که ادعا فرمود، آیا ممکن بود که آن حضرت در مقابل آن دشمنانی که سلطنت معنوی و مادی خود را در خطر می دیدند، و در جستجوی هر نقطهٔ ضعفی بودند، با این قاطعیت اعلان کند؟

و احبار و قسّیسین و علمای یهود و نصاری و سلاطین که به هر حربهای در مقابله با آن حضرت متوسل شدند، تا جایی که از جنگ و مباهله عاجز شده، و به جزیه تن در

۱. سوره توبه، آیه ۳۰ (عزیر فرزند خداست)

٢. سورة مائده، آية ٧٣ (خدا سومين از سه تا است)

۳. سورهٔ اعراف آیهٔ ۱۵۷ (آنان که پیروی میکنند از پیغمبر فرستادهٔ درس ناخواندهای، و مییابند او را نوشته در نزد خود در تورات و انجیل).

۴. سورهٔ صف، آیهٔ ۶ (و هنگامی که گفت عیسی بن مریم: ای بنی اسرائیل همانا من فرستادهٔ خدا به سوی شما
 هستم در حالی که تصدیق کننده ام آنچه را پیش روی شما است از تورات، و بشارت دهنده ام به فرستاده ای که بعد از من می آید، اسم او احمد است.)

دادند، چگونه در مقابل این ادعا بیچاره شدند، و نتوانستند به انکار ایس ادعا تمام گفتههای آن حضرت را باطل کنند!

آن ادعای صریح، و این سکوت بهتانگیزِ علما و امرای یهود و نصاری، برهان قاطع بر ثبوت آن بشارات، در عصر ظهور آن حضرت است.

هر چند پس از آن در اثر حب جاه و مقام و مال و منال چارهای جز توسل به قلم تحریف ندیدند. نمونهٔ آن را فخرالاسلام در کتاب/نیس الاعلام در شرح حال خود آورده و خلاصهاش این است که: در کلیسای ارومیه متولد شدم، و در آخر ایام تحصیل به خدمت یکی از بزرگان فرقهٔ کاتولیک درآمدم، که در مجلس درس او قریب به چهارصد یا پانصد نفر حاضر می شدند. روزی در غیبت استاد مباحثه بین شاگردان درگرفت و چون به حضور استاد رسیدم سؤال کرد بحث در چه بود؟ گفتم: در معنای کلمهٔ «فارقلیط»؛ پس از آن که از نظرات آنها جستجو کرد گفت: دو کتاب اینهاست، کلید مخزنی، که تصور می کردم گنجینهٔ اوست، به من داد و گفت: دو کتاب را از آن صندوق که یکی به زبان سریانی و دیگری به زبان یونانی، که قبل از ظهور حضرت خاتم الانبیا بر پوست نوشته شده است، بیار.

سپس به من نشان داد که این لفظ را به معنی «احمد» و «محمد» نوشته بودند، و به من گفت: علمای مسیحیت قبل از ظهور حضرت محمد از ظهور آن حضرت تحریف کردند.

نظر او را نسبت به دین نصاری پرسیدم.

گفت: منسوخ است، و طريقهٔ نجات، منحصر به متابعت محمد الشيئات است.

از او پرسیدم چرا شما اظهار نمی کنید؟

عذر آورد، که اگر اظهار کنم من را خواهند کشت، و ...

پس از آن، هر دو گریه کردیم، و من با توشهای که از استاد گرفتم به بلاد اسلام هجرت نمودم ۱.

١. انيس الاعلام، جلد ١، صفحة ٤

مطالعهٔ آن دو کتاب موجب انقلاب روحی آن قسّیس عالی مقام شد، و پس از گرویدن به اسلام کتاب انیس الاعلام را که حاکی از تتبع و تحقیق او در عهد قدیم و جدید است در بطلان آیین نصاری و حقّانیت اسلام نوشت.

#### معاد

اعتقاد به معاد از دو راه حاصل می شود:

ـ دليل عقلي

ـ دلیل نقلی مبتنی بر عقل

## دليل عقلي

۱ ـ عقل هر عاقلی درک میکند که عالم و جاهل، و متخلّق به اخلاق فاضله مانند جود و کرم، و اخلاق رذیله، مانند بخل و حسد، و نیکوکار و بد کردار با هم برابر نیستند، و یاداش ندادن هر یک را به تناسب عمل، ظلم است.

از طرفی - آن چنان که باید - خوبان سزای خوبی ، و بدان سزای بدی خود را در این زندگی نمی بینند ؛ و اگر زندگانی دیگری تو أم با حساب و ثواب و عقاب ، به تناسب عقاید و اخلاق و اعمال نباشد ظلم است، و عدل خداوندی ایجاب می کند که حشر و نشر و حساب و ثواب و عقابی باشد: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِینَ ءَامَنُواْ وَ عَمِلُواْ ٱلْصَّالِحَتِ کَالْمُفْسِدِینَ فِی ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَقِینَ کَالْفُجَّار ﴾ . ا

۱. سورهٔ ص، آیهٔ ۲۸ (آیا کسانی را که ایمان آوردند و کارهای شایسته کـردند مـانند مـفسدین در زمـین قـرار میدهیم؟ یا پرهیزکاران را مانندگهنکاران قرار میدهیم؟)

۲ ـ خداوند متعال حکیم است و کار عبث و بیهوده از او سر نمی زند، و انسان را آفریده و در او به جز قوایی که برای زندگی گیاهی و حیوانی ضروری است ـ چون جذب و دفع و شهوت و غضب ـ قوّهٔ دیگری نیز آفریده است که او را به که الات علمی و فضایل اخلاقی و گفتار راست و رفتار شایسته می خواند. انسان در رسیدن به کمالات به هیچ حدّی متوقف نیست، و به هر مرتبه از علم و قدرت نایل شود، تشنه مرتبه بالاتر است؛ و خدا انبیا را برای تربیت این فطرت فرستاده است، تا آن را به مبدأ کمال نامتناهی هدایت کنند؛ و اگر زندگی محدود به عمر آدمی در این جهان بود، وجود چنین فطرتی لغو، و بعثت انبیا برای هدایت این فطرت عبث بود.

پس حکمت خداوند ایجاب می کند که زندگی انسان به حیات مادّی و حیوانی ختم نشود، و حیات انسان برای وصول به کمال مقصود از خلقت ادامه پیدا کند: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَ أَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾. ١

۳ فطرت هر انسانی حکم میکند که باید حقّ هر صاحب حقّی به او داده شود، و داد هر مظلومی از ظالم گرفته شود، و همین فطرت، بشر را با هر مسلک و آیینی که باشند به تشکیل دستگاههای قضایی و محکمههای عدل و انصاف وامی دارد.

و از طرفی روشن است که در این زندگی ، بسیاری از ستمگران بر اریکهٔ عزّت و اقتدار زندگی را سپری میکنند و ستمکشان در زیر تازیانه و شکنجهٔ ستمگران جان می دهند، پس حکمت ، عدل ، عزّت و رحمت خداوند ایجاب میکند که داد آن مظلومان از آن ظالمان گرفته شود: ﴿ وَ لَا تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ غَلْهِلًا عَمًّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنّمَا يُؤَخّرُهُمْ لِيَوْم تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَلُ ﴾. ٢

۴ ـ حكمت خداوند متعال اقتضا مي كند كه وسيلهٔ رسيدن انسان را بـ ه غـرض از خلقت و ثمرهٔ وجودش فراهم كند، و آن ميسّر نيست مگر به امـر بـ آنـچه مـوجب

۱. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۱۱۵ (پس آیا پنداشتید که شما را آفریدیم بیهوده، و آنکه شما به سوی ما باز گردانده نمی شوید؟)

سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۴۲ (و مپندار البته خدا را غافل از آنچه میکنند ستمگران، جز این نیست که آنها را برای روزی به تأخیر می اندازد که در آن چشمها از گردش باز می مانند).

معاد / دلیل نقلی

سعادت اوست، و نهی از آنچه موجب شقاوت اوست؛ البته اجرای دستورات الهی با آن که مخالف هوی و هوس سرکش آدمی است میسّر نیست مگر به خوف و رجا، و این دو محقّق نمی شود مگر به بشارت و انذار، و بشارت و انذار مستلزم ثواب و عقاب و وجود نقمت و نعمت بعد از این زندگی است، و گرنه بشارت و انذار دروغ خواهد بود، و خداوند متعال منزّه از قبیح است.

## دلیل نقلی

تمام ادیان آسمانی به معاد معتقد هستند، و منشأ این اعتقاد اخبار پیغبمران است و اخبار آنان مستند به وحی است، و عصمت انبیا و مصونیّت وحی از خطا، ایمان و اعتقاد به معاد را ایجاب میکند.

منکرین معاد و حشر و نشر در قبال اخبار پیغمبران به جز استبعاد، بهانهای برای انکار نداشتند، که چگونه می شود بعد از مُردن زنده شویم، و پس از پوسیدن و خاک شدن، آن ذرات پراکندهٔ مرده، به هم پیوسته و دوباره حیات پیداکنند؛ غافل از آن که موجودات زنده از اجزای مردهٔ پراکنده ساخته شده، و همان علم و قدرت و حکمتی که اجزای مادّهٔ مرده را به ترکیب خاص و نظام مخصوصی، برای پذیرفتن حیات و زندگی مستعد می کند، و مجموعهای چون انسان با اعضا و قوای مختلف بدون مانند و نمونهٔ قبلی می سازد، می تواند بعد از مردن و پراکنده شدن، ذرّاتی را که هر کجا باشند و به هر صورت درآمده باشند از دید علم محیط او پنهان نیستند، جمع کند و با قدرتی که خلقت اوّل را بدون مثال ساخت، خلق دوم را با مثال و سابقهٔ کار اوّل که سهل تر است بسازد: ﴿ قَالُوٓا أُعِذَا مِتْنَا وَ کُنّا تُرَابًا وَ عِظَمًا أَعِنّا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ ا، ﴿ أَوَ لَیْسَ سهل تر است بسازد: ﴿ قَالُوّا مُقَالِرٍ عَلَیٰ أَن یَخْلُقَ مِثْلَهُم بَلَیٰ وَ هُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِیمُ ﴾ . ۲

۱. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۸۲ (گفتند: آیا آنگاه که مُردیم و شدیم خاکی و استخوانهایی، آیا ماییم برانگیخته شدگان؟) ۲. سورهٔ یس، آیهٔ ۸۱ (آیا نیست آن که آفرید آسمانها و زمین را توانا بر آن که بیافریند مانند آنها را، بلی و اوست آفرینندهٔ دانا)

آن قدرتی که از درخت سبز آتش روشن می کند، و زمین مرده را در هر بهار بعد از مرگ خزان زنده می نماید، ناتوان از احیای بعد از اماته نیست: ﴿ اَلَّذِی جَعَلَ لَکُم مِّنَ اَللَّهَ جَزِ اَلاَّرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ الشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَآ أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ (، ﴿ إِعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيَّنًا لَكُمُ ٱلْآیَاتِ لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ( ؟

قدرتی که هر شب مشعل ادراک انسان را به وسیلهٔ خواب خاموش میکند، و علم و اختیار آدمی را از او میگیرد، قادر است بعد از خاموش کردن به وسیلهٔ مرگ، دوباره آن را روشن کند، و معلومات از دست رفته را به او برگرداند: «لتموتن کما تنامون و لتبعثن کما تستیقظون»."

۱. سورهٔ یس، آیهٔ ۸۰ (آن که قرار داد برای شما از درخت سبز آتشی که ناگهان شمایید که از آن می فروزید)

۲. سورهٔ حدید، آیهٔ ۱۷ (بدانید که خدا زنده میکند زمین را پس از مرگش، همانا بیان کردیم برای شما آیات را شاید تعقّل کنید)

۳. بحار الانوار، جلد ۷، صفحهٔ ۴۷ (هر آینه میمیرید البته آن چنان که میخوابید، و هر آینه برانگیخته میشوید
 البته آن چنان که بیدار میشوید)

#### امامت

بین عامّه و خاصّه در لزوم وجود خلیفه برای پیغمبر اختلافی نیست، اختلاف در این است که آیا خلافت خلیفهٔ پیغمبر به انتصاب است یا به انتخاب.

عامّه می گویند: احتیاج به تعیین از جانب خدا و پیغمبر نیست، و خلیفه به انتخاب امّت معیّن می شود؛ خاصّه می گویند جز به نصب و تعیین پیغمبر که نصب و تعیین خداست معیّن نمی شود.

حَكَم در اين اختلاف عقل و كتاب و سنّت است.

## الف: حكومت عقل

به سه وجه اكتفا مي شود:

۱ ـ اگر مخترعی کارخانه ای تأسیس کند که محصول آن کارخانه گرانبهاترین گوهر است، و خرض از اختراع، ادامهٔ آن محصول است، و در حضور و غیاب و حیات و موت مخترع نباید کار متوقف شود، و برای حصول آن محصول در ساخت ابزار آن کارخانه و کیفیّت عمل آنها ظرافتها و دقتهایی اعمال شده که اطلاع بر آنها جز به راهنمایی آن مخترع میسر نیست، آیا می شود باور کرد که آن مخترع کسی را که دانا به اسرار ابزار آن کارخانه و توانا بر به کار انداختن آن ابزار است معیّن نکند؟! و مهندسی آن کارخانه را

به انتخاب مردمی وابگذارد که از شناخت ابزار و ظرافتهای کاربرد آن بیگانهاند؟!

آیا دقّت و ظرافت معارف و سنن و قوانین الهی در جمیع شؤون حیات انسان که ابزار کارخانهٔ دین خداست و محصولش ارزشمندترین گوهر خزینهٔ وجود است که آن کمال انسانیّت به معرفت الله و عبادت الله و تعدیل شهوت انسان به عفّت، و غضب او به شجاعت، و فکر او به حکمت، و ایجاد مدینهٔ فاضله براساس قسط و عدالت است کمتر از دقّت و ظرافتِ اعمال شده در اختراع آن مخترع است؟!

کتابی که خداوند متعال در تعریف آن فرموده است: ﴿ وَ نَزَّلْنَا عَلَیْكَ ٱلْکِتَبَ تِبْیَناً لَکُلِّ شَیءٍ وَ هُدی وَ رَحْمَةً ﴾ او ﴿ کِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَیْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَی ٱلْکُلِّ شَیءٍ وَ هُدی وَ مَا أَنزَلْنَا عَلَیْكَ ٱلِکتَابَ إِلَّا لِتُبَیِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِی ٱخْتَلَفُواْ فِیهِ ﴾ آمبینی ٱلنُورِ ﴾ آو ﴿ وَ مَا أَنزَلْنَا عَلَیْكَ ٱلِکتَابَ إِلَّا لِتُبَیِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِی ٱخْتَلَفُواْ فِیهِ ﴾ آمبینی میخواهد که آنچه را که این کتاب تبیانِ آن است استخراج کند، و محیط بر ظلمات فکری و اخلاقی و عملی بشر و راهنمای او به عالَم نور باشد؛ و در تمام آنچه مورد اختلاف نوع انسان است مبین حق و باطل باشد، که مرز آن اختلافات از عمیق ترین مسائل وجود در مبدأ و معاد است که فکر نوابغ اندیشه را به حل خود مشغول کرده است تا مثلاً اختلاف دو زن بر سر فرزند شیرخواری که هر یک ادّعای مادری او را داشته باشند.

آیا می توان پذیرفت که کاربرد این کتاب در هدایت عمومی و تربیت انسانی و حلّ مشکلات و رفع اختلافات، به رحلت رسول اکرم ﷺ تمام شده است؟!

آیا خدا و پیغمبرش این قانون و تعلیم و تربیت را بدون مفسّر و معلّم و مربّی رها کرده، و تعیین مفسّر و معلّم و مربّی را به انتخاب مردم بی خبر از علوم و معارف و قوانین و احکام این کتاب و اگذاشته اند؟!

۲ ـ امامت و رهبری انسان یعنی پیشوایی و رهبری عقل انسان، زیرا موضوع بحث

۱. سورهٔ نحل، آیهٔ ۸۹ (و نازل کردیم بر تو کتاب را بیان کننده ای برای همه چیز ، و هدایت و رحمت)

۲. سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۱ (کتابی است که نازل کر دیم آن را به تو ، تا بیرون آری مردم را از ظلمات به نور)

۳. سورهٔ نحل، آیهٔ ۶۴ (و نازل نکردیم بر تو کتاب را مگر برای این که بسیان کنی بسرای آنسها آنیچه را کمه در او اختلاف کردند)

امامت ، كسى است كه امام انسان است، و انسانيّتِ انسان به عقل و فكر اوست « دعامة الإنسان العقل ». ١

در نظام خلقتِ انسان قوا و اعضای بدن محتاجند به راهنمایی حواس، و اعصابِ حرکت نیازمندند به تبعیّت از اعصاب حسّ، و راهنمای حواسّ در خطا و صواب عقل آدمی است، که آن هم با ادراک محدود و آسیب پذیری به خطا و هوی، نیازمند به رهبریِ عقلِ کاملی است که محیط بر درد و درمان و عوامل نقص و کمال انسان و مصون از خطا و هوی باشد، تا هدایت عقل انسان به امامت او محقق شود؛ و راه معرفت چنین عقل کاملی تعریف خداست.

از این رو تصوّر حقیقت امامت از تصدیق به انتصابی بودن امام از جانب خداوند متعال جدا نمی شود.

۳ ـ از آن جا که مقام امامت مقام حفظ ، تفسیر و اجرای قوانین خداست، به همان دلیل که عصمتِ مبلّغِ قانون الهی لازم است، عصمتِ حافظ و مفسّر و مجری آن قانون هم لازم است؛ و همچنانکه خطا و هوی در مبلّغ ، غرض از بعثت را که هدایت است باطل می کند، خطا و تأثّر از هوی در مفسّر و مجری قانون نیز موجب اضلال است، و شناخت معصوم جز به ارشاد خداوند متعال میسّر نیست.

# ب: حكومت قرآن

نظر به رعایت اختصار، به سه آیه اشاره می شود:

### آيهٔ اوّل

﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِئَايَلْتِنَا يُوقِنُونَ ﴾. ٢

١. بحار الانوار، جلد ١، صفحه ٩٠ (ستون انسان عقل است)

سورهٔ سجده، آیهٔ ۲۴ (و قرار دادیم از آنان پیشوایانی که هدایت کنند به امر ما، چون صبر کردند و به آیات ما یقین داشتند)

هر درختی را به اصل و فرع، و ریشه و میوهاش باید شناخت؛ اصل و فرعِ شجرهٔ طیّبهٔ امامت در قرآن مجید، در این آیه بیان شده است.

اصل امامت صبر و یقین به آیات خداوند است، و این دو کلمه، مبین بالاترین مرتبهٔ کمال آدمی است؛ یعنی امام باید از جهت کمال عقلی به معرفت و یقین به آیات خداوند متعال که جمع مضاف به آن ذات قد وس است نایل باشد، و از جهت ارادی به مقام صبر که حبس نفس است از هر چه مکروه خداست و بر هر چه محبوب اوست ـ رسیده باشد، و این دو جمله مبین علم و عصمت امام است.

و فرع امامت هدایت به امر خداست، و هدایت به امر الهی وساطت امام را بین عالَم خلق و عالَم امر اثبات می کند، و خود این فرع هم که ظهور آن اصل است تبلور علم و عصمت امام است.

شجرهٔ طیّبه ای که آن اصل، و این فرع اوست جز به یدِ قدرت خداوند متعال پرورش نمی یابد، از این رو فرمود: ﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً یَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَ كَانُوا بِئَایَاتِنَا یُوقِنُونَ ﴾.

### آيهٔ دوم

﴿ وَ إِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْرُهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَ مِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ ﴾. ١

امامت مقامی است که حضرت ابراهیم بعد از آزمایشهای طاقت فرسا مانند امتحان به گذاشتن زن و فرزند به تنهایی در بیابانی بدون زرع و آبادی و مهیّاشدن برای قربانی اسماعیل و سوختن به آتش نمرود و طیّ مراتب نبوّت و رسالت و خلّت، به آن منصب رسید، و خداوند متعال فرمود: «إنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا»؛ عظمت آن مقام آن چنان نظرش را جلب کرد که آن را برای ذرّیه خود در خواست نمود، و خداوند

۱. سورهٔ بقرة، آیهٔ ۱۲۴ (و هنگامی که مبتلا کرد ابراهیم را پروردگار او به کلماتی، پس به انجام رسانید آنها را،
 گفت: همانا قرار دادم تو را برای مردم پیشوایی، گفت: و از ذریّهٔ من، گفت: نرسد عهد من به ستمگران).

فرمود: « لا يَنْالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ ».

در این جمله از امامت به عهد خداوند متعال تعبیر شده است، که جز مقام عصمت به این منصب نایل نمی شود.

تردیدی نیست که ابراهیم امامت را برای عموم ذرّیهٔ خود نخواست، زیرا ممکن نیست خلیل خدا امامت انسانیّت را از خداوند عادل برای کسی که عادل نیست بخواهد، و چون برای ذریّهٔ عادل خود در خواست کرد و این خواسته نسبت به عادلی هم که در گذشته ظلمی از او سر زده باشد عمومیت داشت، لذا مقصود از جواب پروردگار این بود که این دعا در مورد کسی که ظلمی از او سر زده مستجاب نیست، بلکه امامت مطلقه به حکم عقل و شرع مشروط به طهارت و عصمت مطلقه است.

### آيهٔ سوم

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَ أَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَ أُوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾. ا

در این آیهٔ کریمه، اولی الامر بر رسول عطف شده است، و هر چند عطف در قوّهٔ تکرار «اطیعوا» است، ولی اکتفا به یک «اطیعوا» در هر دو، نشان می دهد که وجوب اطاعت اولی الامر با وجوب اطاعت رسول اکرم الی از یک سنخ و یک حقیقت است، و مانند اطاعت رسول -بدون قید و شرطی در وجوب، و بدون حدّی در واجب لازم است؛ و چنین وجوبی بدون عصمت ولیّ امر ممکن نیست، چون اطاعت هر کس مقیّد به عدم مخالفت فرمان او با فرمان خداست، و به جهت این که فرمان معصوم به مقتضای عصمت، مخالف فرمان خدا نیست، وجوب اطاعتش مقیّد به قیدی نیست. با اعتراف به این که امامت، خلافت رسول است در به پا داشتن دین و حفظ حوزهٔ ملت، به گونه ای که پیروی او بر تمام امّت واجب است، و به مقتضای: ﴿ انّ اللّهٔ یَامُنُ مُلت، به گونه ای که پیروی او بر تمام امّت واجب است، و به مقتضای: ﴿ انّ اللّهٔ یَامُنُ

١. سورة نساء، آية ٥٩ (اى آنان كه ايمان آورديد، اطاعت كنيد خدا را، و اطاعت كنيد رسول را، و صاحبان أمر
 از خودتان را)

٢. شرح المواقف، جلد ٨، صفحة ٣٤٥.

بِالْعَدْلِ وَالإِحْسانِ ﴾ أو ﴿ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهاهُمْ عَن الْمُنْكَرِ ﴾ أكر ولى امر معصوم نباشد، اطاعت مطلقهٔ او مستلزم امر خدا به ظلم و منكر، و نهى خدا از عدل و معروف است. گذشته از این، اگر ولی امر معصوم نباشد، ممكن است كه فرمان او برخلاف فرمان خدا و رسول باشد، كه در این صورت امر به اطاعت خدا و پیغمبر، و امر به اطاعت

نتیجه آن که: امر به اطاعت اولی الامر بدون قید و شرط، دلیل بر عدم تخلّف امر آنان از امر خدا و رسول است، و این خود شاهد عصمت ولیّ امر است. و تعیین معصوم جز از طرف عالِم السرّ و الخفیّات ممکن نیست.

# ج: حكومت سنت

وليّ امر، امر به ضدّين، خواهد بود، و محال است.

[استشهاد به روایات عامّه وارده از طرق عامّه بر امامت امیرالمؤمنین الی به جهت اتمام حجت، و جدال به احسن است، و گرنه، با وجود اخبار متواتره دالّه بر این که در آن نفس قدسیّه، تمام شرائط مذکور در کتاب و سنّت برای امامت، جمع است، نیازی به این استشهاد نیست.

و روایاتی که از عامّه نقل، و بر آن اطلاق صحیح شده است، برحسب موازین صحّت در نزد آنها است، و اطلاق صحّت بر اخبار منقول از طرق خاصّه از جهت اعتبار آن خبر است، اعم از صحیح اصطلاحی و موثّق بر حسب موازین رجال در نزد خاصّه]. پیروی از سنّت رسول، به مقتضای ادراک عقل است که پیروی از معصوم لازم است، و به مقتضای حکم کتاب خداست که: ﴿ وَ مَا ءَاتَیٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَیٰكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴾. ۳ از سنّت به حدیثی اکتفا می شود که صحّت آن مسلّم، و به فرمان خدا پذیرفتن آن

١. سورة نحل، آيه ٩٠، (همانا خداوند امر ميكند به عدل و احسان)

۲. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۵۷، (امر میکند ایشان را به معروف، و نهی میکند ایشان را از منکر).

۳. سورهٔ حشر، آیهٔ ۷ (و آنچه داد به شما پیغمبر پس بگیرید آن را، و آنچه را نهی کرد شما را از آن پس پذیرای نهی باشید)

قال: لما رجع رسول الله على الله المنافقة من حجة الوداع و نزل غديرخم امر بدوحات فقممن، فقال: كانى قد دعيت فاجبت، انى قد تركت فيكم الثقلين احدهما اكبر من الاخركتاب الله و عترتى فانظرواكيف تخلفونى فيهما، فانهما لن يتفرقا حتى يردا على الحوض، ثم قال ان الله عزّ و جلّ مولاى و انا مولى كل مؤمن، ثم اخذ بيد على رضى الله عنه فقال من كنت مولاه فهذا وليه اللهم والِ من والاه و عاد من عاداه، و ذكر الحديث بطوله. أ

اهمیّت امامت امّت در نظر آن حضرت به حدّی بود که نه تنها در بیازگشت از حجة الوداع، بلکه در مناسبتهای مختلف، حتّی در مرض موت هم که اصحاب در حجرهاش جمع بودند به کتاب و عترت وصیّت کرد. در بعضی به عنوان: «انی قد ترکت فیکم الثقلین» و در بعضی به عنوان: «انی تارك فیکم خلیفتین» و در بعضی به

۱. المستدرك على الصحيحين، جلد ۳، صفحهٔ ۱۰۹ ( ترجمهٔ حديث: زيد بن ارقم گفت: چون رسول خدا الله الله على الصحيحين، جلد ۳، صفحهٔ ۱۰۹ ( ترجمهٔ حديث: زيد بن ارقم گفت: چون رسول خدا الله عند عرض نازل شد، امر كرد كه سايه بانهايي به پا داشتند، پس گفت: گويا من دعوت شدم پس اجابت نمودم، همانا من در شما دو چيز سنگين (نفيس) را وا گذاشتم، كه يكي از آن دو از ديگري بزرگتر است، كتاب خدا و عترت خودم؛ پس بنگريد چگونه پس از من با اين دو رفتار ميكنيد، پس همانا اين دو از هم جدا نمي شوند تا بر من در حوض وارد شوند، بعد گفت: همانا خداوند عزّ و جلّ مولاي من است و من مولاي هر مؤمني هستم، بعد دست على را گرفت، پس گفت: هر كس كه من مولاي او هستم پس ايس ولي اوست، بار الها دوست بدار كسي را كه او را دشمن دارد). همچنين كمال الدين و تمام النعمة، صفحهٔ ۲۳۴ و ۲۳۸؛ و كتب ديگر از خاصه.

۲. مسند احمد، جلد ۳. صفحهٔ ۲۶؛ السنن الكبرى للنسائى ج ۵ ص ۴۵ رقم ۸۱۴۸، سيرة ابن كثير، جلد ۴. صفحهٔ ۴۱۶، وكتب ديگر.

بصائر الدرجات ص ۴۳۴ الجزء الثامن باب ۱۷ ح ۴، كمال الدين و تمام النعمة ص ۲۳۶ و ۲۳۸، المناقب ص ۱۵۴، العمدة ص ۷۱، الطرائف ص ۱۱۴ و ۱۱۶ و مصادر ديگر خاصّه.

٣. مسند احمد، جلد ۵، صفحة ١٨١ و ١٨٩؛ فضائل الصحابه لأحمد بن حنبل، جلد ٤٠٣، صفحة ١٠٣٢، ٣

عنوان: «انی تارك فیكم الثقلین» و در بعضی: «لن یفترقا» و در بعضی: «لن یتفرقا» و در بعضی: «لن یتفرقا» و در بعضی: «لا تقدموهما فتهلكوا و لا تعلموهما فانهما اعلم منكم» و در بعضی: «انسی تارك فیكم امرین لن تضلوا ان اتبعتموهما ».  $^{0}$ 

\_\_\_\_

ص١٧٢، التبيان ج١ ص٣، و مصادر ديگر خاصه.

<sup>﴾</sup> رقم ١٠٣٢؛ المصنّف ابن ابي شيبة، جلد ٧، صفحة ٢١٨ (الخليفتين)؛ وكتب ديگر.

كمال الدين وتمام النعمة ص ٢٤٠، العمدة ص ٤٩، سعد السعود ص ٢٢٨ و مصادر ديگر خاصّه.

١. فضائل الصحابه لأحمد بن حنبل، جلد ١، صفحة ٥٧٢، رقم ٩۶٨؛ مسند احمد، جلد ٩، صفحة ٢٧١؛ المستدرك على الصحيحين ، جلد ٣، صفحة ١٤٨؛ المعجم الكبير، جلد ۵، صفحة ١٤٨، و كتب ديگر.

بصائر الدرجات ص ۴۳۲ الجزء الثامن باب ١٧ ح ٣ وح ٥ وح ۶، دعائم الإسلام ج ١ ص ٢٨، الأمالي للصدوق ص ٥٠٠ المجلس الرابع والستّون ح ١٥، كمال الدين و تمام النعمة ص ٢٣۴ و...، معاني الأخبار ص ٩٠، و مصادر ديگر خاصّه.

۲. البداية و النهاية، جلد ۵، صفحهٔ ۲۲۸ و جلد ۷، صفحهٔ ۳۸۶؛ الطبقات الكبرى، جلد ۲، صفحهٔ ۱۹۴؛ مسند ابى يعلى، جلد ۲، صفحهٔ ۲۹۷، رقم ۴۹۸؛ جواهر العقدين، صفحهٔ ۳۷۱ و ۲۳۲ و ۲۳۳؛ مسند ابن الجعد، صفحهٔ ۳۹ رقم ۲۷۱۱، رقم ۲۸۰۵؛ خصائص اميرالمؤمنين على صفحهٔ ۹۳؛ مسند احمد، جلد ۳، صفحهٔ ۱۴، و كتب ديگر. بصائر الدرجات ص ۴۳۳ و ۴۳۳ الجزء الثامن باب ۱۷، الكافي ج ۲ ص ۴۱۵، الخصال ص ۶۵، الأمالي للصدوق ص ۶۱۶ المجلس التاسع و السبعون ح ۱، كمال الدين و تمام النعمة ص ۶۴ و ۹۴ و ۲۳۳ و ۱۰۰۰ و ۱۳۳ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۹۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۹۰ و ۲۵۰، العمدة ص ۶۸ و ۷۱ و ۲۸ و ۱۳۸ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰ و ۱۳۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰ و ۱۳۰۰ و ۱۳۰ و ۱۳۰

٣. مسند احمد جلد ۵ صفحه ۱۸۲، السنن الكبرى للنسائى جلد ۵ صفحه ۴۵ و... ، كتاب السنة إن أبسى عاصم، صفحه ۶۲۹، رقم ۱۸۹۹ و صفحه ۶۳۰، رقم ۱۵۵۳؛ المستدرك على الصحيحين، جلد ٣. صفحه ۱۰۹؛ و كتب ديگر. روضة الواعظين ص٩۴، المناقب ص١٥۴، تفسير القمّي ج٢ ص٣٤٧ في تفسير سورة الفتح، تفسير فرات الكوفى ص٧٧ و مصادر ديگر خاصّه.

۴. عبارت مذكور و قريب به آن: مجمع الزوائد جلد ۹ صفحهٔ ۱۶۴، الصواعق المحرقة، صفحهٔ ۱۵۰ و ۲۲۸؛
 جواهر العقدين، صفحهٔ ۲۳۳ و ۲۳۷؛ الدر المنثور، جلد ۲، صفحهٔ ۶۰، و كتب ديگر.

تفسير العياشي ج ١ ص ۴ و ٢٥٠، تفسير القمي ج ١ ص ۴، تفسير فرات الكوفي ص ١١٠، الامامة والتبصرة ص ٢٩٠، الكافي ج ١ ص ٢٠٩ و ٢٩٠، الأمالي للصدوق ص ٢١٤ المجلس التاسع والسبعون ح ١، كفاية الأثير ص ١٤٣، مناقب أمير المؤمنين عليه ح ٢ ص ٣٧٠، المسترشد ص ٢٠١ و ۴٤٧، الإرشاد ج ١ ص ١٨٠ و مصادر ديكر خاصه.

۵. المستدرك على الصحيحين جلد ٣ صفحة ١١٠، جامع الاحاديث، جلد ٣، صفحه ٢٣٠، رقم ٩٥٩١؛ يـنابيع المودّة، جلد ١ صفحة ٩١٤، و كتب ديگر.

كمال الدين وتمام النعمة ص٢٣٥ وص٢٣٧ و...، كفاية الأثير ص٢٤٥، تبحف العبقول ص٤٥٨، صناقب أمير المؤمنين على ج٢ ص١٠٥ و... وص ١۴١ و ١٠٧٧، شرح الأخبار ج١ ص١٠٥ و مصادر ديگر خاصّه.

هر چند بیان تمام نکاتی که در کلام رسول خداست میّسر نیست، ولی به چند نکته اشاره می شود:

۱ ـ جملهٔ: «انی قد ترکت» مبیّن این است که کتاب خدا و عترت، ترکه و میراثی است که از آن حضرت برای امّت به جا مانده است، زیرا نسبت پیغمبر به امّت نسبت پدر است به فر زند؛ چون انسان جسم و جانی دارد که نسبت روح به تن، نسبت معنی به لفظ و مغز به پوست است، و قوا و اعضای جسمانی از طریق پدرِ جسمانی به انسان افاضه شده، و قوا و اعضای روحانی از عقاید حقّه و اخلاق فاضله و اعمال صالحه از طریق پیغمبر که پدر روحانی انسان است عنایت شده است.

واسطهٔ افاضهٔ سیرتِ روحانی و صورتِ عقلانی، با واسطهٔ افاضهٔ صورت مادی و هیئت جسمانی قابل مقایسه نیست، همچنان که مغز با پوست و معنی با لفظ و مروارید با صدف قابل مقایسه نیست.

چنین پدری به جملهٔ: «کانی قد دعیت فاجبت » خبر از رحلت خود میدهد، و میراث و ترکهٔ خود را برای فرزندان خود معین میکند، که باز مانده و حاصل و جود من برای امّت دو چیز است: «کتاب الله و عترتی ».

كتاب رابطه خدا با امّت، و عترتْ رابطه پيغمبر با امّت است؛ قطع رابطه با كتاب قطع رابطه با كتاب قطع رابطه با خداست، و قطع رابطه با عترت قطع رابطه با پيغمبر است، و قطع رابطه با پيغمبر خدا قطع رابطه با خداست.

خاصیّت اضافه آن است که مضاف از مضاف الیه کسب حیثیّت می کند، و هر چند اضافهٔ کتاب به خدا، و عترت به پیغمبرِ خاتم که شخص اوّل عالم است، منزلت و مقام کتاب و عترت را روشن می کند، ولی به لحاظ اهمیّت مطلب، حضرت این دو را به ثقلین وصف می نماید، که حاکی از ارزشمندی و گرانسنگی این دو باز ماندهٔ پیغمبر است.

نفاست و سنگینی و زن معنوی قرآن فوق ادراک عقول است، چون قرآن تـجلّی خالق برای خلق است، و برای درک عظمت قرآن توجّه به این چند آیـه کـافی است:

﴿ يَسَ \* وَ ٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ \، ﴿ قَ وَ ٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ \، ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كَرِيمُ \* فِي كِتَابٍ مَّكُنُونٍ \* لَّا يَمَشُهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ "، ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَلٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَلْشِعًا مَّكُنُونٍ \* لَا يَمَشُهُ إِلَّا ٱللَّمِنَ اللَّمْشَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ . \*
مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَ تِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ . \*

وصف عترت به همان صفتی که وصف قرآن است مبیّن این است که عترت در کـلام رسول، عِدل قرآن و شریک وحی است.

همسنگ بودن عترت با قرآن در بیان پیغمبر خاتم که میزان حقیقت است، ممکن نیست مگر این که آن عترت در: ﴿ لاَ یَأْتِیهِ اللّٰبُطِلُ مِن بَیْن یَدَیْهِ وَ لاَ مِنْ خَلْفِه ﴾ <sup>6</sup> شریک عصمت قرآن باشد.

۲ ـ جملهٔ: «فانهما لن یتفرقا» دلالت بر تلازم و عدم تفکیک قرآن و عترت دارد، که هر یک از دیگری جدایی پذیر نیست، زیرا قرآن کتابی است که برای همهٔ افراد بشر با ظرفیتها و قابلیّتهای مختلف نازل شده است، و عبارات آن برای عوام، اشارات آن برای علما، لطایف آن برای اولیا و حقایق آن برای انبیا است؛ و پست ترین افراد نوع بشر ـ که همّت آنها تأمین حوایج مادّی است ـ تا بالاترین افراد ـ که اضطراب روحی آنان جز با اطمینان به ذکر الله رفع نمی شود، و گمشدهٔ آنان اسمای حسنی و امثال علیا و تحمّل اسم اعظم است ـ باید از هدایت آن بهره مند شوند.

و این کتاب همانند آفتابی است که انسانِ سرما خورده، به حرارت آن خود را گرم می کند، و زارع پرورش زراعتش را از آن می خواهد، و دانشمندِ طبیعی، تجزیهٔ اشعّهٔ آن و آثار آنها را در پرورش معادن و نباتات جستجو می کند، و عالِم الهی به تأثیر

١. سورهٔ يس، آيهٔ ١، ٢ (يس، سوگند به قرآن حكيم)

٢. سورهٔ قَ، آيهٔ ١ (قَ، سوگند به قرآن مجيد)

۳. سورهٔ واقعه، آیهٔ ۷۷ و ۷۸ و ۷۹ (همانا آن است قرآنی کریم، در کتابی پوشیده، مسّ نکنند آن را به جز پاک شدگان)

۴. سورهٔ حشر، آیهٔ ۲۱ (اگر نازل میکردیم این قرآن را بر کوهی، هر آینه میدیدی آن را خاشع و از هم پاشیده از ترس خدا، و این مثلها را میزنیم برای مردم شاید تفکّر کنند).

۵. سورهٔ نحل، آیهٔ ۸۹ (بیان کنندهای برای همه چیز)

ع. سورهٔ فصّلت، آیهٔ ۴۲ (نیاید او را باطل از پیش رویش و نه از پشت سرش)

خورشید در زمین و موالید آن نظر کرده و در سنن و قوانینی که در طلوع و غروب و قرب و بُعد خورشید از زمین به کار برده شده، گمشدهٔ خود را که خالق و مدبّر آفتاب است می یابد.

چنین کتابی که برای همهٔ افراد بشر و پاسخگوی تمام نیازهای انسانیّت در دنیا و برزخ و آخرت است، معلّمی لازم دارد که همهٔ آنها را بداند، زیرا طبّ بدون طبیب، و علم بدون معلّم، و قانون آن هم قانون خدا برای تنظیم معاش و معاد بدون مفسّری متناسب با آن، ناقص است، و با: ﴿ اَلْیَوْمَ أَکُمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ ﴾ اسازگار نیست، و نقض غرض از نزول این کتاب لازم آمده و با: ﴿ وَ نَزَّلْنَا عَلَیْكَ ٱلْکِتَابَ تِبْیَانًا لَکُلٌ شَیْءٍ ﴾ جمع نمی شود؛ و تشریع دینِ ناقص از حکیم و کاملِ علی الاطلاق، قبیح بوده و نقضِ غرض محال است، و به این جهت فرمود: «لن یتفرقا».

۳-در روایت دیگری فرمود: «یا أیها الناس إنی تارك فیكم أمرین لن تضلوا ان اتبعتموهما»؛ همچنان كه در مباحث قبل اشاره شد، هدایت انسان از جهت خصوصیّت خلقت او موجب سعادت ابدی، و ضلالتش موجب شقاوت ابدی است، چرا كه انسان عصارهٔ موجودات جهان است، و موجودی است دنیوی، برزخی، اخروی، ملكی و ملكوتی، و وابسته به عالم خلق و امر، و مخلوقی است برای بقا نه فنا؛ و چنین هدایتی ممكن نیست جز به تعلیم و تربیتِ وحی الهی كه نور مقدس از ظلمات است: ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِّن ٱللَّهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ مُّبِینُ ﴾ ؟؛ و بنابر قانون تناسب و سنخیّت، معلّم آن هم باید معصوم از خطا و هوی باشد، و چون با تمسّک به این هدایت و هادیِ معصوم، بشر از ضلالتهای فكری و اخلاقی و عملی بیمه می شود، فرمود: «لن تضلوا إن اتبعتموهما».

۴ ـ و در جملهٔ: « و لا تعلموهما فانهما أعلم منكم » اكتفا مى شود بـ ه گـفتهٔ يكـى از

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۳ (امروز کامل کردم برای شما دین شما را)

۲. سورهٔ نحل، آیهٔ ۸۹ (و نازل کر دیم بر تو کتاب را بیان کنندهای برای همه چیز)

٣. سورهٔ مائده، آيهٔ ١٥ (همانا آمد شما را از خداوند نوري و كتابي مبين)

متعصّب ترین علمای عامّه که می گوید ': «و تمیزوا بذلك عن بقیة العلماء، لان الله أذهب عنهم الرجس و طهرهم تطهیراً » تا آن جا که می گوید: «ثم احق من یتمسّك به منهم امامهم و عالمهم علی بن ابی طالب کرّم الله وجهه لما قدّمناه من مزید علمه و دقائق مستنبطاته و من ثمَّ قال ابوبكر على عترة رسول الله ای الّذین حثّ علی التّمسّك بهم، فخصّه لما قلنا، و كذلك خصّه ﷺ بما مرّ یوم غدیرخم "».

۵ ـ رسول خدا ﷺ با گرفتن دست على الله و معرّفي او خواست كه بعد از بيان كبرى، مصداق را هم معيّن كند تا جاى شبهه براى احدى نماند، و بيان فرمايد كه اين

۱. الصواعق المحرقه، صفحهٔ ۱۵۱ (و متمیّز شدند دانایان به کتاب خدا و سنّت رسول از عترت آن حضرت از بقیّهٔ علما، به علّت این که خدا از آنان رجس را برده، و آنان را پاکیزه کرده به تطهیر خاصّی [تا آن جا که میگوید:] سزاوار تر کسی از آن عترت که تمسک به او میشود، که امام آنان، و عالم آنان علی بن ابی طالب است، به جهت آنچه که قبلاً گفتیم از زیادی علم او و استنباطات دقیق او، و از این جهت ابوبکر گفت: علی عترت رسول خدا ست، یعنی آن کسانی که رسول خدا بر تمسّک به آنان تأکید کرده است، پس اختصاص داده علی را به جبت آنچه که گفتیم و همچنین اختصاص داده او را به آنچه در روز غدیر خم گذشت.

۲. سورهٔ زمر، آیهٔ ۹ (بگو آیا یکسانند آنان که میدانند و آنان که نمیدانند، همانا فقط خردمندان متذکّر میشوند)
 ۳. سورهٔ یونس، آیهٔ ۳۵ (آیا کسی که هدایت میکند به سوی حق سزاوار تر است که پیروی شود، یا کسی که هدایت نمی شود مگر این که هدایت بشود، پس چیست شما را چگونه حکم میکنید)

۴. سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۴۹ (بگو پس برای خداست حجت رسا)

همان ثقلی است که از قرآن جدا شدنی نیست، و عصمت او ضامن هدایت امّت است، و همچنان که پیغمبر مولای جمیع مؤمنین است، همان مولویت برای علی الله نیز ثابت است: ﴿ إِنَّمَا وَلِیُّكُمُ ٱللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ ٱلَّذِینَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِینَ یُقیمُونَ ٱلصَّلَوٰة وَ یُؤْتُونَ اللَّ کُوةَ وَ هُمْ رَٰ کِعُونَ ﴾. اللَّ کوة وَ هُمْ رَٰ کِعُونَ ﴾. ا

هر چند حکمیّت عقل و کتاب و سنّت در مسألهٔ خلافت و امامت عامّه، امامت خاصّه را هم روشن می کند، و اوصافی که در امام لازم است مصداقی جز ائمهٔ معصومین المی پیدا نمی کند، ولی به ملاحظهٔ اتمام حجّت ـگذشته از بیان حدیث تقلین ـ چند حدیث دیگر که صحّت آنها نزد اهل حدیث محرز است در مورد سیّدالوصیّن امیرالمؤ منین الی ذکر می شود:

### حديث اوّل

عن أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عنه اطاعنى فقد اطاع الله ومن عصى علياً فقد عصانى. ٢

در این حدیث که صحّت آن مورد تصدیق بزرگان عامّه است به حکم بیان رسول که خداوند در قرآن عصمت گفتارش را بیان کرده و دلیل عقلی هم بر آن قائم شده ـ اطاعت و عصیان پیغمبر شری و اطاعت و عصیان پیغمبر المایشی و اطاعت و عصیان پیغمبر المایشی و اطاعت و عصیان خدا شمرده شده است.

با توجه به این که اطاعت و عصیان در مورد امر و نهی است، و منشأ امر و نهی اراده

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۵۵ (این است و جز این نیست که ولی شما خداست و رسول او و آنان که ایمان آوردند، آنان
 که به پای می دارند نماز را، و می دهند زکات را، و حال آن که در رکوع می باشند).

۲. المستدرک علی الصحیحین، جلد ۳ (هر کس مرا اطاعت کند پس هر آینه خدا را اطاعت کرده، و هر کس مرا معصیت کند پس هر آینه خدا را معصیت کرده، و هر کس علی را اطاعت کند پس هر آینه مرا اطاعت کرده، و هر کس علی را معصیت کند پس هر آینه مرا معصیت کرده است)، کتاب معرفة الصحابة، صفحهٔ ۱۲۱؛ بحار الانوار، جلد ۳۸، صفحهٔ ۱۲۹.

۱۱۴

و کراهت است، بنابر این ممکن نیست اطاعت و عصیان علی ای اطاعت و عصیان خدا باشد. مگر این که اراده و کراهت علی ای مظهر اراده و کراهت خدا باشد.

كسى كه اراده و كراهت او مظهر اراده و كراهت خداست، بايد به مقام عصمتى رسيده باشد كه رضا و غضب او ، رضا و غضب بارى تعالى باشد، و به مقتضاى عموم كلمهٔ «مَنْ »، هر كس كه در دايرهٔ اطاعت خدا و پيغمبر است بايد سر بر خط فرمان على الله بكذارد، وكرنه خدا و رسول خدا را عصيان نموده است، ﴿ وَ مَن يَعْصِ ٱللّه وَ رَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ وَ رَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ أ ﴿ وَ مَن يَعْصِ ٱللّه وَ رَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ أ و هر كس از على الله الماعت كند از خدا و رسول خدا اطاعت نموده است. ﴿ وَمَنْ يُطِعِ الله وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾، "﴿ وَمَنْ يُطِعِ الله وَرَسُولَهُ فَازَ فَوْزَاً عَظِيماً ﴾، أ ﴿ وَمَنْ يُطِع الله وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾. ٥

### حدیث دوم

ان رسول الله ﷺ خرج الى تبوك و استخلف عليّاً فقال اتخلفنى فى الصبيان و النساء قال الا ترضى ان تكون منى بمنزلة هارون من موسى الا انه ليس نبى بعدى.

١. سورهٔ احزاب، آيهٔ ١٣٤و هر كس عصيان كند خدا و رسول او را هر آينه گمراه شده است گمراه شدن آشكاري)

۲. سورهٔ جن، آیهٔ ۲۳ (و هر کس عصیان خدا و رسول خدا نماید، پس همانا برای او آتش دوزخ است و در آن تا
 ابد همیشه خواهد بود)

۳. سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۳ (و هر کس اطاعت خدا و رسول او را نماید، او را داخل بهشت هایی کند که از زیر آنها
 نهرها جاری است)

۴. سورهٔ أحزاب، آیهٔ ۷۱(و هر کس اطاعت خدا و رسول او را نماید پس همانا رستگار شده به رستگاری عظیمی)

۵. سورهٔ نساء، آیهٔ ۶۹(هر کس اطاعت خدا و رسول نماید،پس آنان با کسانی هستند که خداوند بر آنها نعنت داده است)

۶. صحیح بخاری، باب غزوهٔ تبوک، جلد ۵، صفحهٔ ۱۲۹، حدیث دوم (رسول خدا به غزوهٔ تبوک رفت و علی را خلیفهٔ خود قرار داد، علی گفت آیا مرا بین بچهها و زنها به جای خود میگذاری؟ فرمود: آیا راضی نمیشوی

این روایتی است که در صحاح و مسانید معتبرهٔ عامّه ذکر شده است، و جمعی از بزرگان عامّه اتفاق بر صحّت حدیث را نقل کرده اند، که نمونهٔ گفتار آنان از این قرار است: «هذا حدیث متفق علی صحّته رواه الائمّة الحفاظ، کأبی عبدالله البخاری فی صحیحه، و مسلم ابن الحجاج فی صحیحه، و أبی داود فی سننه، و أبی عیسی الترمذی فی جامعه، و أبی عبدالرحمان النسائی فی سننه، و ابن ماجة القزوینی فی سننه، واتفق الجمیع علی صحّته حتی صار ذلك اجماعاً منهم، قال الحاکم النیسابوری هذا حدیث دخل فی حد التواتر ». التواتر ». التواتر ».

→ که منزلت تو به من منزلت هارون به موسى باشد بجز اين که پيغمبري بعد از من نيست).

حدیث مذکور حدیث منزلت با اندک اختلافی در سایر کتب عامه و همچنین کتب خاصه موجود است از جمله: صحیح بخاری، جلد ۴، صفحهٔ ۲۰۱؛ صحیح مسنر، جلد ۷، صحفهٔ ۲۰۱ و ۲۰۱؛ الجامع الصحیح سنن الترمذی، جلد ۵، صفحهٔ ۲۰۰؛ خصائص النسائی، صفحهٔ ۴۵ و ۲۰۱ و موارد دیگر از همین کتاب؛ المستدرك علی الصحیحین، جلد ۳، صفحهٔ ۸۰۱؛ مسند احمد، جلد ۱، صفحهٔ ۲۰۰ و ۳۷۰ و جلد ۳ صفحهٔ ۲۰۰ و جلد ۲ صفحهٔ ۲۰۰ و ۱۸۰ و به المحاسن للبرقی، جلد ۱، صفحهٔ ۱۸۰ و ۱۸۵ و الکافی، جلد ۸، صفحهٔ ۲۰؛ علل الشرایع، جلد ۱، صفحهٔ ۶۶؛ عیون اخبارالرضا علیه، جلد ۱، صفحهٔ ۲۰۱؛ دعائم الاسلام، جلد ۱، صفحهٔ ۲۶؛ علل الشرایع، جلد ۱، صفحهٔ ۶۶؛ عیون اخبارالرضا علیه، جلد ۲، صفحهٔ ۲۰۱؛ باب ۳۵ و کتب دیگر از خاصه.

۱. کفایة الطالب، صفحهٔ ۲۸۳ (این حدیثی است که اتفاق شده بر صحّت آن، و روایت کردند آن را امامان حافظان احادیث مانند ابی عبدالله بخاری در صحیح خود، و مسلم بن حجاج در صحیح خود، و ابی داود در سنن خود، و ابی عیسی ترمذی در جامع خود، و ابی عبدالرحمن نسائی در سنن خود، و ابن ماجهٔ قزوینی در سنن خود، و همگی اتفاق کردند بر صحّت این حدیث تا آن جا که به اجماع آنان رسید. حاکم نیشابوری گفت: این حدیثی است که در حدّ تواتر داخل شده است.

به نمونه های دیگری از کلمات بعضی از بزرگان عامّه در این حدیث اشاره می شود:

الف: ابن عبدالبر در الاستيعاب، قسم ثالث، صفحهٔ ١٠٩٧ و ١٠٩٨: «و روى قوله ﷺ انت منى بمنزلة هارون من موسى جماعة من الصحابة و هو من اثبت الآثار و اصحها و طرق حديث سعد فيه كثيرة جدّاً.» ب: جزرى در اسنى المطالب، صفحهٔ ٥٣: «متفق على صحته بمعناه من حديث سعد بن ابى وقاص، قال الحافظ ابوالقاسم ابن عساكر: و قد روى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه و سلّم جماعة من الصحابة، منهم: عمر، و على، و ابن عباس، و عبدالله بن جعفر، و معاذ، و معاوية، و جابر بن عبدالله، و جابر بن سمرة، و ابوسعيد، و براء بن عازب، و زيد بن ارقم، و زيد بن ابى اوفى، و نبيط بن شريط، و حبشى بن جنادة، و ماهر بن الحويرث، و انس بن مالك، و ابى الطفيل، و امّسلمه، و اسماء بنت عميس، و فاطمه بنت حمزة.»

این روایت به مقتضای عموم، منزلت هر مقامی را که هارون نسبت به موسی داشته برای علی طلح نسبت به پیغمبر کارشیک ثابت می کند، و استثنای مقام نبوّت مؤکّد این عموم منزلت است.

در قرآن مجید منزلت هارون نسبت به موسی این چنین بیان شده: ﴿ وَ ٱجْعَلْ لَّی وَزِیرًا مِّنْ اَهْ لِی \* هَالْمُونَ أَخِی \* اَشْدُدْبِهِ أَزْرِی \* وَ أَشْرِكُهُ فِی أَمْرِی ﴾ ١، ﴿ وَ قَالَ مُوسَىٰ لِأَخِیهِ هَارُونَ ٱخْلُفْنِی فِی قَوْمِی وَ أَصْلِحْ وَ لاَ تَتَبَعْ سَبِیلَ ٱلْمُفْسِدِینَ ﴾ ٢.

و آن منزلت در پنج امر خلاصه شده است:

۱ - وزارت: وزیر کسی است که بار سنگین مسؤلیتی که امیر دارد بر دوش میکشد، و متصدی انجام آن می شود، و این مقام نه تنها در حدیث منزلت، بلکه در روایات دیگری هم در کتب حدیث و تفسیر عامّه، برای آن حضرت وارد شده است. ۳

۲ - اخوّت و برادری: چون برادری هارون با موسی نَسبی بود، این منزلت را رسول خدا این منزلت را رسول خدا این منزلت را رسول خدا این برای علی این به عقد اخوّت محقق کرد، و روایات عامّه و خاصّه در ایس موضوع بسیار است، که به یک روایت اکتفا می شود: عبدالله بن عمر گفت: چون پیغمبر به مدینه وارد شد، بین اصحاب اخوّت و برادری برقرار کرد؛ پس علی این با پیغمبر به مدینه وارد شد، بین اصحاب اخوّت را برادر کردی، و مرا با کسی برادر پیشم گریان آمد، گفت: یا رسول الله اصحابت را برادر کردی، و مرا با کسی برادر نکردی، فر مود: «یا علی انت اخی فی الدنیا و الآخرة ». ۴

<sup>→</sup> ج: شرح السّنة بغوى، جلد ١٤، صفحة ١١٣: «هذا حديث متفق على صحّته.»

د: شواهد التنزيل حاكم حسكاني، جلد ١، صفحه ١٩٥٥: «هذا هو حديث المنزلة الذي كان شيخنا ابـوحازم الحافظ يقول خرّجته بخمسة الآف اسناد. »

۱. سورهٔ طٰه، آیهٔ ۳۰، ۳۱، ۳۲ (و قرار بده برای من وزیری از کسان خودم، هارون برادر مرا وزیر من کن، محکم
 کن به وسیلهٔ او پشت مرا، و شریک کن او را در کار من)

۲. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۴۲ (و گفت موسی به برادرش، که جانشین باش مرا در قومم، و اصلاح کن امور ایشان را،
 و پیروی مکن فساد کنندگان را).

٣. التفسيرالكبير، فخر رازى، جلد ١٢، صفحة ٢٤. ذيل آية: «انّما وليكم الله و رسوله»؛ طبقات ابن سعد، جلد ٣. صفحة ٢٣
 ٩. (يا على، تو در دنيا و آخرت برادر من هستى)

این اخوت و برادری روشن میسازد که همانندی روحی، عملی و اخلاقی بین حضرت علی الله و افضل اهل عالم یعنی حضرت رسول خاتم الله و افضل اهل عالم یعنی حضرت رسول خاتم الله و مستوای درجه آن حضرت رسیده است، ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِمَّا عَمِلُواْ ﴾، "و درجات در دنیا و آخرت بر حسب سعی و کوشش و کسب و اکتساب انسان است. ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْنًا ﴾ "، و خداوند متعال عالم تر است به حق جهادی که علی بن ابیطالب الله در حق پروردگار متعال انجام داد، تا آنجاکه به

المستدرك على الصحيحين، ج  $^{9}$ ،  $^{9}$  و  $^{1}$ ؛ سنن الترمذي، ج  $^{9}$ ؛  $^{9}$  وقم  $^{9}$  وقم  $^{1}$ ؛ اسد الغابة، ج  $^{9}$ .  $^{9}$  و  $^{1}$ : البداية والنهاية، ج  $^{9}$ ،  $^{9}$  و  $^{1}$ :  $^{1}$ : والنهاية والنهاية، ج  $^{9}$ ،  $^{9}$ : والنهاية والنهاية، ج  $^{9}$ ،  $^{9}$ : والنهاية والنهاية، ج  $^{9}$ : والنهاية والنهاية والنهاية، ج  $^{9}$ : والنهاية والنهاي

مناقب آل أبي طالب، ج ٢، ص ١٨٥؛ وقريب منه في الخصال، ص ٢٢٩، باب العشرة، ح ٤؛ مناقب أمير المؤمنين الله من ع ٢٠٠ و ٣٧٥ و ٣٢٥ و ٣٥٠؛ شرح الأخبار، ج ٢، ص ١٧٨ و ٤٧٧ و ٤٣٩ العمدة، ص ١٧٨ و ١٧٧ و مصادر ديگر خاصه.

١. سورهٔ حجرات، آیهٔ ١٠ (به حقیقت مؤمنان همه برادر یکدیگرند).

۲. المستدرك على الصحيحين، ج ٣، ص ١٤ و ٣٠٣؛ الدرّ المنثور، ج ٣، ص ٢٠٥؛ و مصادر ديگر عامه.
 الأمالي للطوسي، ص ٥٨٧؛ مناقب آل أبي طالب، ج ٢، ص ١٨٥؛ العمدة، ص ١۶۶؛ و مصادر ديگر خاصه.
 ٣. سوره انعام آيه ١٣٢ (و براى هر كس درجاتي است از آنچه كه انجام دادهاند)

۴. سوره انبياء آيه ۴۷ (و ميزانهاي قسط را در روز قيامت قرار مي دهيم ، پس بر هيچ كس هيج ظلمي نمي شود)

۱۱۸

مقام در دارالقرار رسید با کسی که خداوند سبحان در شأن او می فرماید: ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً ﴾ ١.

از این مقام و درجه تعبیری نتوان کرد، مگر همان که رسول خدا الله این تعبیر فرموده است: ﴿ انت اخی فی الدنیا والآخرة ﴾ . آن حضرت بعد از عبودیّت به این اخوت مفتخر گردید، همانطور که خود می فرمود: ﴿ انا عبدالله واخی رسوله ﴾ ۲، من بندهٔ خدا و برادر رسول خدایم ؛ و در روز شوری فرمود: (آیا در میان شماکسی است که رسول خدا بین او و خودش برادری قرار داده باشد غیر از من ۳.

### شدت ازر

احادیث دیگری وارد شده است که حضرت رسول الله از خداوند متعال درخواست نمود که پشت او را به حضرت علی الله محکم گرداند، و خداوند تبارک و تعالی دعای حضرت را استجابت فرمود. \*

۱. سوره اسراء آیه ۷۹ (باشد که خدایت تو را به مقام محمود مبعوث گرداند).

۱. سوره اسراء آیه ۲۱ (باشد که حدایت نو را به مقام محمود مبعوت کرداند). ۲. سنن ابن ماجة، ج ۱، ص ۴۴؛ المستدرك على الصحيحين، ج ۳، ص ۱۱۲؛ ذخائر العقبي، ص ۶۰؛ مصنف إبن

ا بسنن ابن ماجه، ج ۱، ص ۴۹۷ و ۴۹۸؛ الآحاد والمثاني، ج ۱، ص ۱۱۸؛ دخابر العقبي، ص ۴۶۰ مصنف إبن أبي شيبة، ج ۷، ص ۴۹۷ و ۴۹۸؛ الآحاد والمثاني، ج ۱، ص ۱۴۸؛ کتاب السنّة، ص ۵۸۴؛ السنن الکبری للنسائي، ج ۵، ص ۱۰۷ و ۲۲۶؛ خصائص أمير المؤمنين الحَيِّا، ص ۱۸۷؛ مسند أبي حنيفة، ص ۲۱۱؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ۲، ص ۲۷۸، و ج ۲۳، ص ۲۰ و ۲۲۸؛ نظم درر السمطين، ص ۵۵ و ...؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۶۰۸ و ج ۱۷؛ الطبقات الکبری، ج ۲، ص ۲۳؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ۴۲، ص ۵۹ و ۶۰ و ۶۱؛ ميزان الاعتدال، ج ۱، ص ۹۵؛ البداية والنهاية، ج ميزان الاعتدال، ج ۱، ص ۴۵؛ البداية والنهاية، ج ۲، ص ۳۶، و ج ۷، ص ۳۶، و ج ۷، ص ۳۶؛ و مصادر ديگر عامه.

عيون أخبار الرضائيل، ج ٢، ص ٣٩، بـاب ٣١، ح ٢٤٢؛ مناقب أميرالمؤمنين الله على ٣٠٥ و...؛ المسترشد، ص ٣٤٣ و... و ٣٠٨؛ شرح الأخبار، ج ١، ص ١٩٢؛ الأمالي للمفيد، ص ٤؛ الأمالي للطوسي، ص ٤٢٩ و ٤٧٢؛ مجمع البيان، ج ٥، ص ١١٣؛ إعلام الورى، ج ١، ص ٢٩٨؛ كشف الغمّة، ج ١، ص ٨٩، و ج ١، ص ٢٩٠؛ العمدة، ص ٤٤ و ٢٢٠؛ الخصال، ص ٢٠٠؛ و مصادر ديگر خاصه.

٣. لسان الميزان، ج ٢، ص ١٥٧؛ الإحتجاج للطبرسي، ج ١، ص ١٩٧؛ و مصادر ديگر.

الدرّ المنثور ذيل تفسير اين آيه، ج ۴، ص ٢٩٥؛ التفسير الكبير، ج ١٢، ص ٢٤ ذيل آيــة: ﴿ انّــما ولتكم الله ... ﴾؛ >

شکی نیست که وظایف سنگین رسالت خاتمیّت از بزرگترین مسئولیّتهایی است که خداوند متعال تکلیف فرموده است، و کسی را یارای تحمّل چنین بار مسئولیّتی نیست مگر رسول خاتم که ظهیر انبیا و مرسلین است.

لذا بعد از آن که حضرت رسول الشیک متحمّل ایس مسئولیّت سنگین از طرف خداوند متعال شد، از پروردگار خود درخواست نمود که پشت و بازو، و قدرت و قوّت او را به علی الی محکم گرداند، و خداوند درخواست حضرت را پذیرفت آنچنان که درخواست موسی را پذیرفت: ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِیكَ ﴾ ١.

این دعا از رسول خدا و اجابت از خدا دلیل بر این است که انجام امر رسالت جز با دست و زبان علی بن ابی طالب که قاهر به قدرت الهی، و ناطق به حکمت خداوندی است، ممکن نبوده است.

آیا معقول است بعد از رسول خدا گرای امّت ظهیر و پشتیبانی باشد غیر از آن کسی که ظهیر و پشتیبان رسول خدا بوده است ؟! و آیا ممکن است که امّت، بازو و یاوری غیر از آن کس که بازو و یاور رسول خدا بود، اتخاذ کند و بگیرد؟!

### اصلاح امر

﴿ وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَلُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ﴾ أموسى به برادر خود، هارون، گفت: جانشين من در قومم باش و امر آنان را اصلاح كن.

همانطور که هارون مصلح قوم موسی، و جانشین موسی در اصلاح امّت او بـود، همچنین این مقام و منزلت در امّت رسول، برای علی علی ای است، و اصلاح کردن بـه

 $<sup>\</sup>rightarrow$  شواهد التنزيل، ج ۱، ص ۲۳۰ و ۴۸۲؛ المعيار والموازنة، ص ۷۱ و ۳۲۲؛ نظم درر السمطين، ص ۸۷؛ ينابيع المودّة، ج ۱، ص ۲۵۸، و ج ۲، ص ۱۵۳؛ و مصادر ديگر عامه.

مناقب أمير المؤمنين الله على جه ١، ص ٣٤٨؛ تفسير فرات الكوفي، ص ٩٥ و ٢٤٨ و ٢٥٥ و ٢٥٨؛ شرح الأخبار، جه، ص ١٩٢؛ و مصادر ديگر خاصّه.

۱. سوره قصص آیه ۳۵ (ما تقاضای تو را پذیرفته و به همدستی برادرت هارون بازویت را بسیار قوی میگردانیم). ۲. سوره اعراف آیه ۱۴۲ (و گفت موسی به برادرش: جانشین من باش در قومم، و اصلاح کن).

قول مطلق ، شأن كسى است كه خود متصف به صلاح مطلق و كامل باشد ، نه به مطلق و صلاح به هر مرتبه اى ، كه در قرآن مجيد وصف حضرت يحيى ﴿ وَسَيِّداً وَحَصُوراً وَنَبِينًا مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴾ أ، و وصف حضرت عيسى ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ أ. قرار گرفته است .

## شرکت در امر

همچنان که هارون شریک کار موسی بود، این مقام به مقتضای این حدیث به جز در مقام نبوّت ـ برای علی التالا ثابت شد.

از جمله كارهاى پيغمبر اكرم وَ تعليم كتابى است كه در آن بيان همه چيز شده است، و تعليم حكمتى كه خداوند متعال در شأن آن مى فرمايد: ﴿ يُؤْتِى الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِى خَيْراً كَثِيراً ﴾ "، ﴿ وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَيْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ ".

شکی نیست، آنچه خداوند متعال از کتاب و حکمت بر پیغمبر خاتم نازل فرموده است، شامل همهٔ آنچه که بر تمام انبیا و مرسلین نازل فرموده، و بلکه زیاده بر آن می باشد، زیادی و اضافه به نسبت نبوّت عامّه و رسالت خاتمیّه و امامت آن حضرت برای تمام انبیا، و سیادت و برتری بر جمیع خلق پروردگار متعال.

و از جمله كارهاى حضرت المنافعة ، بيان امور مورد اختلاف مردم و حكم بين آنان است : ﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾ ٥، ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ

۱. سوره آل عمران آیه ۳۹ (و آقا و پارسا و پیغمبری از شایستگان است).

۲. سوره آل عمران، آیه ۴۶ (و با مردم در گهواره سخن گوید بدانگونه که در بزرگی، و از صالحین است).

۳. سورهٔ بقره، آیه ۲۶۹ (حکمت به هر کس که خواهد میدهد، و کسی که به او حکمت داده شود هر آینه خمیر بسیار داده شده است).

۴. سوره نساء، آیه ۱۱۳ (و خدا بر تو فرو فرستاد کتاب و حکمت را، و آموخت تو را آنچه را که نـمیدانسـتی،
 و فضل خدا بر تو عظیم بود).

۵. سوره نحل، آیه ۳۹ (برای این که برای آنان بیان کند آنچه را که در آن اختلاف میکنند).

## بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللهُ ﴾ ا

و از جملهٔ شئون حضرت خاتم المسلط الله الله الله الله الله مؤمنين از خود آنان سزاوارتر است، پس على الله شريك در امر كسى است كه ولى امر در نظام تكوين و تشريع است.

#### خلافت

همچنان که هارون خلیفهٔ موسی بود، به مقتضای این حدیث خلافت بلافصل آن حضرت ثابت می شود.

خلیفه و جانشین، وجود تنزیلی و نازل منزلهٔ کسی است که به جای او می نشیند، و خلاء وجودی آن کس به هنگام غیبت و نبودش توسط خلیفه پر می شود.

جانشین حضرت خاتم الانبیا گیگی ، با جانشین هر یک از انبیای دیگر ، بلکه با جانشینی همهٔ انبیا قابل قیاس نیست ، چون او جانشین کسی است که تمام انبیا از آدم تا عیسی بن مریم همه زیر لوا و پرچم او هستند ، و چگونه می توان سایهٔ عرش را با سایهٔ مادون عرش قیاس نمود .

آری هارون خلیفهٔ موسی است، و جانشین کسی است که خداوند متعال در شأن او می فرماید: ﴿ وَنَادَیْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الْأَیْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِیّاً ﴾ ۲؛ ولی علی بن ابی طالب علی خلیفه خاتم النبیین النبیین الله الله و جانشین کسی است که خداوند متعال در شأن او می فرماید: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَیْنِ أَوْ أَدْنَی ﴾ ۳.

در روایت صحیحه از ابان احمر است، که حضرت صادق الله فرمود:

يا ابان چگونه مردم قول اميرالمومنين الله را منكر مي شوند، كه فرمود: «اگر

۱. سوره نساء آیه ۱۰۵ (ما به سوی تو کتاب را فرو فرستادیم به حق، تا این که در بین مردم به آنچه خدا به تـو نشان میدهد حکم کنی).

۲. سوره مریم آیه ۵۲ (و ما او را از وادی مقدس طور ندا کردیم و به مقام قرب خود برگزیدیم).

۳. سورهٔ نجم، آیهٔ ۸\_۹ ( آنگاه نزدیک آمد و بر او (به وحی حق ) نازل گردید \* بدان نزدیکی که با او به قدر دو کمان یا نزدیک تر از آن شد).

بخواهم، پای خود را بلند کرده و بر سینه پسر ابی سفیان در شام می زنم، و او را از تختش سرنگون می کنم » ولی منکر این نیستند که اَصف، وصی سلیمان، قدرت آوردن تخت بلقیس را به نزد سلیمان قبل از چشم بر هم گذاشتن او داشت! آیا مگر نه اینکه پیغمبر ما این افضل انبیا، و وصی او افضل اوصیا است؟! آیا وصی خاتم را همانند وصی سلیمان هم قرار ندادند؟! خداوند متعال بین ما و بین آنان که جاحد به حق ما، و منکر فضل ما شدند، حکم فرماید. د

بنابراین وزارت رسول اکرم ﷺ، محکم شدن پشت او، شرکت در امر آن حضرت، اخوت با آن حضرت، اصلاح امر در امّت، و خلافت آن حضرت قابل قیاس با کسی که دارای این مقامات از غیر نبی اکرم است، نخواهد بود.

هر آن کس که در حدیث منزلت تأمّل کند، و اهل تدبّر در کتاب و تفقه در سنّت باشد، خواهد دانست که فصل بین رسول خدا و آن کس که خود حضرت او را در زمان حیاتش جانشین خود قرار داد، مخالف با حکم عقل و کتاب و سنّت است.

در روایتی که خود عامّه به صحّت آن اعتراف نمودهاند از بکیر بن مسمار نقل شده است که گفت:

از عامر بن سعد شنیدم که معاویه به سعد بن ابی وقاص گفت: چه چیز مانع تو از سبّ ( ناسزا گفتن ) به پسر ابی طالب است ؟

گفت: هر زمان که به یاد می آورم سه چیز را که رسول خدا برای او فرمود ـ که هر آینه یکی از آنها برای من از حمرنعم [و هر مال نفیسی] محبوب تر است ـ نمی توانم او را ناسزا بگویم.

معاويه گفت: يا ابااسحاق آن سه چيز چيست؟

ابواسحاق گفت: سبّ نکنم او را، هر زمان که به یاد می آورم که وحی بر رسول خدا نازل شد، پس دست علی و دو فرزندش و فاطمه را گرفت، و آنها را زیر کساء و لباس خود برد، و سپس فرمود: پروردگارا همانا اینان اهل بیت من هستند.

١. الاختصاص ص ٢١٢

و سب نکنم او را هر زمان که به یاد می آورم، حضرت رسول الله الله علی را در غزوه تبوک باقی گذاشت، پس علی به حضرت عرض کرد: آیا مرا با کودکان و زنان باقی می گذاری ؟ حضرت رسول الله الله فرمود: آیا راضی نمی شوی که تو نسبت به من به منزلهٔ هارون از موسی باشی بجز این که پیامبری بعد از من نیست.

و سب نکنم او را هر زمان که روز خیبر را به یاد آورم که حضرت رسول شرکت فرمود: هر آینه این پرچم را به مردی خواهم داد که خدا و رسول خدا را دوست می دارد، و خداوند به دست او پیروزی می آورد، پس همهٔ ما سرکشیدم که ببینیم چه کسی مورد نظر حضرت است؟ پس حضرت فرمود: علی کجاست؟ گفتند: او چشم درد دارد. فرمود: او را بخوانید، پس او را خواندند، پس حضرت با آب دهان مبارکش به صورت او مالید، و پرچم را به او داد، و خداوند به دست او مسلمین را پیروزی داد. راوی می گوید: به خدا قسم، تا زمانی که سعد بن ابی و قاص در مدینه بود، معاویه به او هیچ چیز نگفت. ا

حاکم نیشابوری میگوید: بخاری و مسلم هر دو بر صحّت حدیث مؤاخاة و حدیث رایّت ( پرچم ) اتّفاق دارند. ۲

بخاری از سهل بن سعد نقل می کند، که گفت: حضرت رسول المی این در روز خیبر فرمودند: هر آینه فردا این پرچم را به مردی می دهم که خداوند فتح و پیروزی را به دست او خواهد آورد، او خدا و رسول خدا را دوست دارند. پس همه شب را تا به صبح، با اضطراب به سر بردند، که آیا حضرت رسول المی این پرچم را به چه کسی عطا خواهد فرمود.

صبح که شد، همه به سوی حضرت رفته امید داشتند که پرچم به آنان داده شود. حضرت فرمود: علی بن ابی طالب کجاست؟ گفته شد: از درد چشم رنج می برد؟

۱. المستدرك على الصحيحين، ج ۳، ص ۱۰۸ و در تلخيص هم هست؛ صحيح مسلم، ج ۷، ص ۱۲۰؛ سنن ترمذي، ج ۵، ص ۲۰۰؛ و مصادر ديگر.

٢. المستدرك على الصحيحين، ج ٣، ص ١٠٩

فرمود: او را بیاورید.

پس علی آمد، و حضرت آب دهان مبارک خود را به چشم او مالید و دعا فرمود، و درد برطرف شد، گویا اصلاً درد و مرضی در او نبود.

سپس پرچم را به او داد. و علی عرض کرد: یا رسول الله با آنها آنقدر جنگ خواهم کرد تا مثل ما شوند (ایمان بیاورند)؛ پس حضرت علیه الصّلاة و السّلام فرمود: با نرمی و ثبات و بدون عجله نفوذ کن تا به میدان آنها برسی، پس آنها را به اسلام دعوت نما، و آنها را به آنچه بر ایشان واجب است از حق الله اخبار کن. پس قسم به خدا، هر آینه اگر خداوند به تو یک نفر را هدایت کند، برای تو بهتر از این که حمرنعم و مال نفیس برای تو باشد. ا

١. صحيح البخاري، ج ٥، ص ٧٤، و ج ۴، ص ١٢، و ص ٢٠، و ص ٢٠٠؛ نيل الأوطار، ج ٨، ص ٥٥ و ٥٩؛ فضائل الصحابة، ص ١٤؛ مسند أحمد، ج ١، ص ٩٩ و ١٨٨، و ج ٤، ص ٥٢؛ صحيح مسلم، ج ٥، ص ١٩٥، وج ٧، ص ١٢٠ و ١٢٢؛ سنن ابن ماجة، ج ١، ص ۴٥؛ سنن الترمذي، ج ٥، ص ٣٠٢؛ السنن الكبرى للبيهقي، ج ٤، ص ٣٤٢، و ج ٩، ص ١٠٧، و ص ١٣١؛ مجمع الزوائد، ج ٤، ص ١٥٠، و ج ٩، ص ١٢٣ و...؛ مصنف ابن ابي شيبة ، ج ٨، ص ٥٢٠و ٥٢٢؛ مسند سعد بن أبي وقاص ، ص ٥١؛ بغية الباحث ص ٢١٨؛ كتاب السنة، ص ۵۹۴ و...؛ السنن الكبرى، ج ۵، ص ۴۶ و ۱۰۸ و... و ۱۴۵؛ خصائص أميرالمـؤمنين اليُّلاِ، ص ۴۹ و...و ۸۲و ۱۱۶ مسند أبي يعلى، ج ١، ص ٢٩١، و ج ١٣، ص ٥٢٢ و ١٣٥؛ صحيح ابن حبان، ج ١٥، ص ٣٧٧ و ٣٨٢؛ المعجم الأوسط، ج ٤، ص ٥٩؛ المعجم الكبير، ج ٤، ص ١٤٧ و ١٩٨ و ١٩٨، و ج ٧، ص ١٣ و ١٧ و ٣١ و ٣٥ و ٣٧ و ج ١٨، ص ٢٣٧ و ٢٣٨؛ مسند الشاميين، ج ٣، ص ٣٤٨؛ دلائل النبوّة، ص ١٠٩٢؛ الفائق في غريب الحديث، ج ١، ص ٣٨٣؛ الإستيعاب، ج ٣، ص ١٠٩٩؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١١، ص ٢٣٤، و ج ١٣، ص ١٨۶؛ نظم درر السمطين، ص ٩٨ و ١٠٧؛ كنز العمّال، ج ١٠، ص ١٩٤ و ٤٤٨، وج ١٣، ص ١٢١ و ١٢٣ و ١٤٣؛ الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ١١١؛ التاريخ الكبير، ج ٢، ص ١١٥؛ الثقات لابن حبان، ج ۲، ص ۱۲ و ۲۶۷؛ شرح السنة للبغوي، ج ۱۴، ص ۱۱۱؛ تاريخ بغداد، ج ۸، ص ۵؛ تـاريخ مدينة دمشق، ج ١٣، ص ٢٨٨، و ج ٢١، ص ٢١٩، و ج ٢٢، ص ١٤ و ٨١ و... و ٤٣٢؛ أُسـد الغـابة، ج ٢، ص ۲۶ و ۲۸؛ ذيل تاريخ بغداد، ج ۲، ص ۷۸؛ البداية والنهاية، ج ۴، ص ۲۱۱ و...، و ج ۷، ص ۲۵۱ و ۳۷۲ و...؛ السيرة النبوية، ج٣، ص ٧٩٧؛ سبل الهدى والرشاد، ج٢، ص ٣٢، و ج ٥، ص ١٢۴، و ج ١٠، ص ٤٩؛ ينابيع المودّة، ج ١، ص ١٤١، و ج ٢، ص ١٢٠ و ٢٣١ و ٣٩٠؛ و مصادر بسيار ديگر عامه.

رسائل المرتضى، ج ۴، ص ۱۰۴؛ الدعوات، ص ۶۳؛ زبدة البيان، ص ۱۱؛ كشف الغطاء ج ۱، ص ۱۱؛ الكافي، ج ٨، ص ٣٥١؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١۶٢، بياب ١٣٠، ح ١؛ الخصال، ص ٢١١، و ص ٣١١ مخفی نیست که کلام حضرت رسول آلیشگا: «که هر آینه پرچم را به کسی خواهم داد که خدا و رسول خدا را دوست دارند»، کاشف از این است که در اصحاب حضرت غیر از علی ایا هیچ کس متصف به این صفت نبوده است، و گرنه تخصیص حضرت رسول آلیشگا علی ایا را به این وصف بدون مخصص می بود، و ساحت قدس آن حضرت از آنچه عقلاً و شرعاً باطل است، پاک و منزه است.

این اعطای پرچم و پیروزی به دست علی الله خود تفسیر حدیث منزلت است، که دلالت دارد بر این که علی الله کسی است که خداوند پشت پیغمبر خود را به او محکم کرد، و بازوی رسول خود را به او کمک نمود.

و کلام حضرت الله الله فعل خداوند متعال بر دست على پيروزى را مى آورد، حکايت از اين مى کند که فعل خداوند متعال بر دست على بن ابى طالب جارى شد، آنچنان که بر دست رسول خدا نيز جارى شد، آنجا که مى فرمايد: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ الله رَمَى ﴾، أو از خود حضرت على الله نقل شده که فرمود: « والله من درِ خيبر را به قوه جسدانى نکندهام » ۲.

آرى آن كس كه پروردگار متعال به يد او خيبر را فتح مىكند، همان يدالله است، آيا بازوى بهترين خلق الله جز به يدالله قابل محكم شدن است؟ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ

ے و ۵۵۵؛ الأمالي للصدوق، ص ۴۰۴، المجلس السابع والسبعون، ح ۱۰؛ روضة الواعظين، ص ۱۲۷؛ مناقب أمير المؤمنين ﷺ، ج ۱، ص ۳۴۵ و ۵۳۷، و ج ۲، ص ۹۸ و ۴۹۶ و...؛ المسترشد، ص ۹۹ و ۳۰۰ و ۳۴۰ و... و ۴۹۱ و ۴۹۰؛ الافصاح، ص ۳۴ و ۶۸ و و ۹۶ و و ۹۶ و و ۹۶ و الافصاح، ص ۳۳ و ۶۸ و و ۹۸ و و ۹۸ و و ۱۹۲ و ۱۹۰ و الافصاح، ص ۳۳ و ۶۸ و ۹۸ و ۱۹۷ و ۱۹۷ و ۱۹۷؛ الافصاح، ص ۴۰۰؛ الإمالي للطوسي، ص ۱۷۱؛ الإرشاد، ح ۱، ص ۹۶؛ الإختصاص، ص ۱۵۰؛ الأمالي للطوسي، ص ۱۷۱ و ۳۰۰ و ۹۸ و ۹۸ و ۹۸ و ۱۹۲ و ۱۹۸ و ۱۸۰ و ۱۸۹ و ۱۹۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۹۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۹۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۸۹ و ۱۹۹ و ۱۸۹ و

١. سورهٔ انفال، آيه ١٧ (و نيفكندي آن زمان كه افكندي، ولكن خداوند افكند).

٢. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٥، ص ٧، و ج ٢٠، ص ٣١۶؛ و مصادر ديگر عامه. الخرائج والجرائح،
 ج ٢، ص ٣٤٤؛ و مصادر ديگر خاصه.

# كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ '».

### حدیث سوم

حدیثی است که عامه و خاصه آن را نقل نمودهاند، و ما به آنچه حاکم نیشابوری در مستدرک و ذهبی در تلخیص از بریدهٔ اسلمی نقل کرده اکتفا میکنیم که گفت:

با علی به غزوهای به یمن رفتم، و از او جفوهای ـ ناخوشایندی ـ دیدم، بر رسول خدا وارد شدم، علی را یاد کردم و خورده بر او گرفتم، دیدم رخسار رسول خدا متغیّر شد، پس گفت: یا بریده، آیا من سزاوارتر نیستم به مؤمنین از خودشان؟ گفتم: بلی، یا رسول الله فرمود: هر کس که من مولای اویم پس علی مولای اوست.

این همان بیان حضرت در غدیر خم است که در این مقام به بریده هم فرموده است. اکابر محدّثین و مورّخین و مفسّرین <sup>۴</sup> واقعهٔ غدیرخم را به تناسب ارتباط این واقعه با

۱. سوره ق، آیه ۳۷ (همانا در این [هلاک پیشینیان] پند و تذکر است برای کسی که دارای قلب باشد یا گوش دل به کلام حق فرا دهد).

٢. المستدرك على الصحيحين، ج ٣، ص ١١٠؛ مناقب أميرالمؤمنين الله معرفة العمة في معرفة الأثمة، ج ١، ص ٢٩٢؛ كشف العمة في معرفة الأثمة، ج ١، ص ٢٩٢؛ و مصادر ديگر.

٣. ذيل المستدرك، ج ٣، ص ١٠٩

موضوع فنّ خود ذكر كردهاند، بلكه بزرگان اهل لغت نيز دركتب لغت أن را أو ردهاند.

→ ج ١، ص ۶۵و ٧١؛ المعجم الأوسط، ج ١، ص ١١٢، و ج ٢، ص ٢٤ و ٢٧٥ و ٣٢۴ و ٣٥٩، و ج ٤، ص ٢١٨. و ج ۷، ص ۷۰، و ج ۸، ص ۲۱۳؛ المعجم الكبير، ج ٣، ص ١٧٩ و ١٨٠، و ج ۴، ص ١٧ و ١٧٣ و...، و ج ٥، ص ۱۶۶ و ۱۷۰ و ۱۷۱ و ۱۷۰ و ۱۹۴ و ۱۹۴ و ۲۰۳ و ۲۰۴ و ۲۱۲، و ج ۲۱، ص ۸۷، و ج ۱۹، ص ۲۹۱؛ مسند الشاميين، ج ٣، ص ٢٢٣؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٣، ص ٢٠٨، و ج ٤، ص ٧٤، و ج ٤، ص ۱۶۸، و ج ۸، ص ۲۱؛ وموارد أخرى من هذا الكتاب؛ نظم درر السمطين، ص ۹۳ و ۱۰۹ و ۱۱۲؛ موارد الظـمآن، ص ۵۴۳؛ الجامع الصغير، ج ۲، ص ۶۴۳؛ كنز العيمّال، ج ١، ص ١٨٧ و...، و ج ٥، ص ٢٩٠، و ج ١١، ص ٣٣٢ و ۶۰۴و ۴۰۸و...، و ج ۱۳، ص ۱۰۵ و ۱۳۱؛ وموارد دیگر از این کتاب، شواهد التنزیل، ج ۱، ص ۲۰۰ و... و ٢٥١ و...، و ٣٥٢ و ٣٨١ و... و ٣٩١؛ تفسير ابن كثير، ج ٢، ص ١٥؛ الدر المنثور، ج ٢، ص ٢٥٩ و ٢٩٣، و ج ۵، ص ۱۸۲؛ تاریخ بغداد، ج ۷، ص ۳۸۹، و ج ۸، ص ۲۸۴، و ج ۱۲، ص ۳۴۰، و ج ۱۴، ص ۲۳۹؛ أسد الغابة، ج ١، ص ٣٤٧ و ٣٤٨، و ج ٢، ص ٢٣٣، و ج ٣، ص ٩٢ و ٢٧٤ و ٣٠٧ و ٣٢١، و ج ٩، ص ٢٨، و ج ٥، ص ۶و ۲۰۵ و ۲۰۸ و ۲۷۶ و ۲۸۳؛ ذیل تاریخ بغداد، ج ۳، ص ۱۰؛ و مصادر بسیار دیگر از عامه. الهداية للشيخ الصدوق، ص ١٤٩ و ١٥٠؛ رسائل المرتضى، ج ٣، ص ٢٠ و ١٣٠؛ الإقتصاد للشيخ الطوسى، ص ۲۱۶؛ الرسائل العشر للشيخ الطوسي، ص ١٣٣؛ الكافي، ج ١، ص ٢٨٧ و ٢٩۴، و ج ٤، ص ٥٤٧، و ج ٨، ص ۲۷؛ دعائم الإسلام، ج ١، ص ١٤ و ١٩؛ من لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ١٤٨، ح ٤٨٤، و ج ٢، ص ٣٣٥. حديث ١٥٥٨، الصلاة في مسجد غدير خم؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١٤٣؛ عيون أخبار الرضاطي، ج ١، ص ۵۲ و ۶۴ و ۱۶۴، و ج ۲، ص ۵۸؛ الخصال، ص ۶۶ و ۲۱۱ و ۲۱۹ و ۳۱۱ و ۴۷۹ و ۴۹۶ و ۵۷۸؛ الأمالي للصدوق، ص ٤٩ و ١٤٩ و ١٨٩ و ١٨٥ و ١٨٥ و ٤٧٠ و ٤٧٠؛ كمال الدين وتمام النعمة، ص ٢٧۶ و ٣٣٧؛ التوحيد، ص ٢١٢؛ معانى الأخبار، ص ٤٥ و ٤٥ و ٤٧؛ المجازات النبوية للشريف الرضي، ص ٢١٧؛ خصائص الأنمّة، ص ٤٢؛ تهذيب الأحكام، ج٣، ص ٢٤٣؛ روضة الواعظين، ص ٩۴ و ١٠٣ و ٣٥٠؛ الإيضاح، ص ۹۹ و ۵۳۶؛ مناقب أميرالمؤمنين الله ، ج ١، ص ١١٨، ١٣٧، ١٧١، ٣٤٢، ج ٢، ص ٣٥٥؛ وموارد أخرى من هذا الكتاب، المسترشد، ص ۴۶۸ و ... و ۴۶۰، ۶۳۲، دلائل الإمامة، ص ۱۸؛ شرح الأخبار، ج ۱، ص ۹۹ و...، ۲۲۸ و... و ۲۴۰ و ...، و ج ۲، ۲۵۵ و ۲۶۰؛ و موارد دیگر از این کتاب، و ج ۳، ص ۴۶۹ و ۴۸۵؛ کتاب الغيبة، ص ٤٨؛ الإرشاد، ج ١، ص ١٧٤ و ٣٥١؛ الإختصاص، ص ٧٩؛ الأمالي للمفيد، ص ٨٥ و ٢٢٣؛ كنز الفوائـد، ص ۲۲۵ و...؛ الأمالي للطوسي، ص ٩ و ٢٢٧ و ٢٤٧ و ٢٥٢ و ٢٥٨ و ٢٧٢ و ٣٣٣ و ٣٣٣ و ٣٠٣ و ٥٤٤ و ٥٥٥ و...؛ الإحتجاج، ج ١، ص ٧٥ و ٩٤ و ١٥٥؛ الخرائج والجرائح، ج ١، ص ٢٠٧؛ العمدة، ص ٨٥ و ٩٢ و... ص ۲۷۱؛ و موارد دیگر از این کتاب، تفسیر العیاشی، ج ۱، ص ۴ و ۲۵۰ و ۲۸۱ و ۳۲۷ و ۳۲۹ و ۳۲۲ و...، و ج ۲، ص ۹۸ و ۲۰۰ و ۳۰۷ و ۳۲۰؛ تـفسير القـمّي، ج ۱، ص ۱۷۴ و ۳۰۱، و ج ۲، ص ۲۰۱؛ تـفسير فـرات

الكوفي، ص ۵۶ و ۱۱۰ و ۱۲۴ و ۱۳۰ و ۳۴۵ و ۴۵۱ و ۴۹۰ و ۴۹۰ و ۴۹۰ و... و ۵۰۳ و... و ۵۰۴ و ۵۱۴ و ۹۵۴ مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧۴ و ٣٨٢ و ٣٨٣، و ج ٨، ص ١٢٥، و ج ١٠، ص ٥٩ و ١١٩؛ و مصادر ديگر بسيار از خاصه. ۱۲۸

ابن دريد در جمهرة اللغة مي گويد: «غدير معروف، و هو الموضع الذي قام فيه رسول الله علي الله على الله علي الله على الله عل

در تاج العروس ذيل كلمه «وليّ» مى گويد: «الذى يىلى عليك امرك ... و منه الحديث: من كنت مولاه فعليّ مولاه».

ابن اثیر در نهایه ذیل کلمهٔ «ولیّ» می گوید: «و قول عمر لعلیّ اصبحت مولی کل مؤمن، ای ولیّ کل مؤمن. »

حدیث غدیر به طرق صحیحه نزد عامّه روایت شده است، اگر چه کثرت عدد طرق حدیث به حدّی است که محتاج به صحّت سند نیست.

حافظ سلیمان بن ابراهیم قندوزی حنفی در ینابیع المودّة می گوید: «و در مناقب محمّد بن جریر طبری صاحب تاریخ، خبر غدیرخم را از هفتاد و پنج طریق روایت کرده، و کتابی در این موضوع به نام کتاب «الولایة» نوشته است؛ همچنین خبر غدیرخم را ابوالعباس احمد بن محمّد بن سعید بن عقده روایت کرده، و کتابی در این موضوع به نام «الموالاة» نوشته، و طرق خبر را از صد و پنج طریق ذکر کرده است.

و بعد می گوید: «حکایت کرد علاّمه علی بن موسی و علی بن محمّد ابی المعالی الجوینی ملقّب به امام الحرمین استاد ابی حامد غزالی، در حالی که تعجب می کرد و می گفت: مجلّدی در دست صحّافی در بغداد دیدم که در آن روایات غدیر خم بود، بر آن نوشته شده بود: جلد بیست و هشتم از طرق قول پیغمبر سی شرای شرای شری شری شری شری این خواهد آمد جلد بیست و نهم.» ۲

ابن حجر در تهذیب التهذیب در ترجمهٔ علی الله بعد از نقل حدیث غدیر از ابن عبدالبر و ابوهریره و جابر و براء بن عازب و زید بن ارقم، می گوید: «جمع کرد ابن جریر طبری در کتاب تألیف شده در این حدیث اضعاف کسانی که ذکر شد، و ابوالعباس بن عقده اعتنا کرده به جمع طرق این حدیث، و آن را از حدیث هفتاد

١. جمهرة اللغة، جزء اوّل، ص ١٠٨

٢. ينابيع المودّة، ج ١، ص ١١٣

صحابی یا بیشتر اخراج کرده است.» ۱

دلالت این حدیث بر ولایت و خلافت بلافصل امیرالمؤمنین الله روشن است، زیرا لفظ (مولی) اگر چه در معانی متعدده استعمال شده است، ولی با وجود قرائنی معیّن می شود که مراد از آن در این حدیث ولایت امر است، که بعضی از آن قرائن ذکر می شود:

۱ ـ قبل از این بیان، رسول خدا الله خبر از رحلت خود داد، و به کتاب خدا و عترت سفارش کرد، که این دو از هم جدا نمی شوند؛ و بعد از این بیان، معرفی علی طلی به این عنوان که هر کس من مولای او هستم علی مولای اوست مبین این است که مقصود شناساندن کسی است که امت بعد از آن حضرت، باید تمسّك به او و قرآن، مصونیّت از ضلالت پیدا کند.

۲ ـ آن جمعیّت عظیم از حج برگشته را در هوای سوزان نگاه داشتن و منبر از جهاز شتر ترتیب دادن، برای آن که اعلان کند که علی اید دوست و یاور اهل ایمان است مناسب مقام خاتمیّت نیست، و این خصوصیّات نشان می دهد که مقصود پیامبر شریفی اعلان امر مهمی است، و آن جز ولایت امر ـ از معانی مولا و ولیّ ـ نیست.

٣ ـ واحدى در اسباب النزول از ابى سعيد خدرى نقل كرده است، كه آية ﴿ يَآ أَيُّهُا اللَّهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

**←** 

۱. تهذیب التهذیب ج ۷، ص ۲۹۷

۲. سورهٔ مائده، آیهٔ ۶۷ (ای پیغمبر آنچه راکه از پروردگارت بر تو فرود آمد ابلاغ کن، و اگر ابلاغ نکنی پیام او را نرسانده باشی و خدا تو را از مردم نگه می دارد)

۳. أسباب النزول، ص ۱۳۵؛ شواهد التنزيل، ج ۱، ص ۲۴۹ و ۲۵۴ و ۲۵۵ و ۲۵۷ و ۴۰۲، و ج ۲، ص ۳۹۱ و ۳۹۱؛ الدرّ المنثور، ج ۲، ص ۲۹۸؛ فتح الغدير، ج ۲، ص ۶۰؛ المعيار والموازنة، ص ۲۱۴؛ تــاريخ مــدينة دمشق، ج ۴۲، ص ۲۳۷؛ ينابيع المودّة، ج ۱، ص ۳۵۹، و ج ۲، ص ۲۴۸ و ۲۸۸ و ج ۳، ص ۲۷۹، و سبب نزول آيه شريفه در بعض مصادر مذكور در صفحه ۶۵ و ۶۶ و ۶۷ آمده است.

دعائم الإسلام، ج ١، ص ١٥؛ رسائل المرتضى، ج ٣، ص ٢٠، و ج ۴، ص ١٣٠؛ الكافي، ج ١، ص ٢٨٩ و م ٢٨٠؛ الكافي، ج ١، ص ٢٨٩ و ٢٩٠؛ الأمالي للصدوق، ص ٤٣٥؛ كشف الغطاء، ج ١،

از این آیهٔ کریمه استفاده می شود که آنچه رسول خدا کا ایک در شأن نزول آیه مأمور به تبلیغ آن شده دارای دو جهت بوده است:

اوّل: آن که به مرتبهای از اهمیّت است که خداوند متعال می فرماید: «اگر نکنی تبلیغ رسالت نکردهای.»

دوم: آن که در این تبلیغ خدا نگه دار تو است، و این جمله که روشن می نماید که اظهار آنچه که پیامبر الله الله تبلیغ آن مأمور شده است کید منافقینی را در پی دارد که از اهل کتاب، ظهور آن حضرت و توسعهٔ حکومتش را شنیده بودند و به طمع رسیدن به این مقام، به آن حضرت گرویده بودند؛ و چنین امری از معانی مولا جز ولایت امر امّت نخواهد بود.

۴ ـ خطیب بغداد از ابی هریره روایت کرده که گفت: «کسی که روز هجدهم ذی الحجه را روزه بگیرد برای او روزهٔ شصت ماه نوشته می شود، و آن، روز غدیرخم است؛ چون نبی هی دست علی بن أبی طالب را گرفت، گفت: آیا من ولی مؤمنین هستم؟ گفتند: بلی یا رسول الله، گفت: هر کس من مولای او هستم پس علی مولای اوست. پس عمر بن الخطاب گفت: بخ بخ یا ابن أبی طالب، صبح کردی مولای من و مولای هر مسلمانی؛ پس خدا نازل کرد: ﴿ الْیَومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ فِینَكُمْ ﴾ ۱۰.

ے ص ۱۰؛ التوحید، ص ۲۵۴ و ۲۵۶؛ روضة الواعظین، ص ۹۰ و ۹۲؛ مناقب أمیرالمؤمنین ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۰ و ۱۷۰ ج ۲، ص ۲۵۰ و ۲۸۰ و ۴۶۶؛ شرح الأخبار، ج ۱، ص ۱۰۴ و ۲۰۶؛ شرح الأخبار، ج ۱، ص ۱۰۴ و ۲۰۶؛ شرح الأخبار، ج ۱، ص ۱۰ و ج ۲، ص ۲۷ و ۲۷۶؛ الإرشاد، ج ۱، ص ۱۷۰؛ الإحتجاج، ج ۱، ص ۷۰؛ مناقب آل أبيي طالب، ج ۳، ص ۱۰ و ۲۳؛ العمدة، ص ۹۹؛ الطرائف، ص ۱۲۱ و ۱۹۹ و ۱۵۲؛ تفسير أبيي حمزة الشمالي، ص ۱۶۰؛ تفسير العياشي، ج ۱، ص ۱۷۱ و ۲۰۳ و ۲۰، ص ۱۷۰؛ تفسير القمي، ج ۱، ص ۱۷۱ و ۱۷۴ و ج ۲، ص ۲۰۱؛ تفسير فرات الكوفي، ص ۱۲۴ و ۱۲۹ و ۱۲۰ و ۱۲۰ و ۲۰۸ و ۱۹۲ و ۱۲۰ و ۱۰ من ۱۲۰؛ و مصادر أخرى للخاصة، و سبب نزول آیه شریفه در بعض مصادر مذكور در صفحه ۷۶ و ۶۸ آمده است.

۱. تاریخ بغداد، ج ۸، ص ۲۸۴؛ شواهد التنزیل، ج ۱، ص ۲۰۰ و...، و ج ۲، ص ۳۹۱؛ تاریخ مدینة دمشق، ج
 ۴۲، ص ۲۳۳ و ۲۳۴؛ البدایة والنهایة، ج ۷، ص ۳۸۶؛ المعیار والموازنة، ص ۲۱۲؛ یـنابیع المـودّة، ج ۲، ص ۲۴۹؛ و مصادر دیگر عامه.

آنچه که اکمال دین و اتمام نعمت خدا به اوست، و دین اسلام با او پسندیدهٔ خدا می شود تعیین معلّم و مجری احکام خداست.

۵ ـ شبلنجى در نورالابصار المى گويد: «امام ابواسحاق ثعلبى در تفسير خود نقل كرده است كه از سفيان بن عيينه سؤال شد از قول خداى تعالى: ﴿ سَأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَوَلَ خَدَاى تعالى: ﴿ سَأَلُ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَوَلَعَ ﴾ كه اين آيه در شأن چه كسى نازل شده است؟

گفت: از مسأله ای سؤال کردی که کسی قبل از تو از من سؤال نکرده، پدرم از جعفر بن محمّد از پدرانش مرا حدیث کرد که چون رسول خدا در غدیر خم به مردم ندا داد، و اجتماع کردند، دست علیّ را گرفت و گفت: من کنت مولاه فعلیّ مولاه، پس در شهرها شایع شد، و به حارث بن نعمان فهری رسید. نزد رسول خدا آمد، گفت: یا محمّد به ما امر کردی که شهادت بدهیم به و حدانیّت خدا و رسالت خودت، از تو پذیرفتیم؛ امر کردی که پنج نماز بخوانیم، قبول کردیم؛ امر کردی به زکات، پذیرفتیم؛ امر کردی که رضان را روزه بگیریم، قبول کردیم؛ ما را به حجّ امر کردی، پذیرفتیم؛ بعد به آن راضی نشدی تا گرفتی دست پسر عمّت را که او را بر ما فضیلت بدهی و گفتی: من کنت مولاه فعلی مولاه، آیا این از تو است یا از خدای عز و جلّ؟

پيغمبر فرمود: و الّذي لا اله الله هو ، همانا اين از خداوند عز و جلّ است.

حارث بن نعمان رو به مرکبش رفت که سوار شود، گفت: بار الها، اگر آنچه محمّد می گوید حقّ است، بر ما سنگی از آسمان یا عذابی دردناک بفرست.

<sup>→</sup> العمدة، ص ١٠۶ و ١٧٠ و ٢۴۴؛ الطرائف، ص ١٩٢؛ رسائل المرتضى، ج ٢، ص ١٣١؛ الإقتصاد، ص ٢٢٠؛ الأمالي للصدوق، ص ٥٥، المجلس الأوّل، ح ٢؛ روضة الواعظين، ص ٣٥٠؛ تفسير فرات الكوفي، ص ٥١٤؛ خصائص الوحى المبين، ص ٩٧؛ و مصادر ديگر خاصه.

١. نورالابصار، صفحهٔ ۸۷، در فصل في ذكر مناقب سيدنا على بن ابي طالب ابن عم الرسول و سيف الله المسلول؛
 و همچنين مراجعه شود به نظم درر السمطين ص ٩٣؛ الجامع لاحكام القرآن، ج ١٨، ص ٢٧٩؛ ينابيع المودّة،
 ج ٢، ص ٣٧٠؛ شواهد التنزيل، ج ٢، ص ٣٨١ و...؛ و مصادر ديگر عامه.

شرح الأخبار، ج ١، ص ٢٣٠؛ مناقب آل أبي طالب، ج ٣، ص ٤٠؛ تفسير فرات الكوفي، ص ٥٠٥؛ الطرائف، ص ١٥٢؛ مناقب آل أبي طالب، ج ٣، ص ٤٠؛ و مصادر ديگر خاصه.

۲. سورهٔ معارج، آیهٔ ۱ (سائلی از عذابی که برای کافرین فرود آید سؤال کرد)

هنوز به مركبش نرسيده بودكه خداوند عزّ و جلّ سنگى بر او زد و بر سرش فرود آمد و از طرف ديگر بيرون آمد، و او راكشت؛ پس خداوند عزّ وجلّ اين آيه را نازل كرد: ﴿ سَأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِّلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعُ \* مِنَ ٱللَّهِ ذِى ٱلْمَعَارِجِ ﴾. ١

تردیدی نیست که مردم از فضایلی که رسول خدا الله برای علی الله بیان کرده بود خبر داشتند؛ آنچه که برای افرادی مانند حارث بن نعمان تازگی داشت و در شهرها منتشر شده بود، و برای آنها فضیلتی باور نکردنی بود، همان مولویت و ولایت بر امّت بود، که برای چنین افرادی قابل تحمّل نبود، نه معنای دیگری از معانی مولا و ولیّ.

و نخر رازی در تفسیر و خطیب بغدادی در تاریخ و خطیب بغدادی در تاریخ بغداد و خیر ایشان (موایت کردند، که به نقل مسند احمد اکتفا می شود:

از براء بن عازب نقل می کند که گفت: با رسول خدا الله و بسودیم و بسه غدیر خم رسیدیم؛ پس به نماز جماعت ندا داده شد، و بسرای رسول خدا زیسر دو درخت را جاروب کردند؛ پس نماز ظهر را خواند و دست علی را گرفت، و گفت: آیا نمی دانید که من اولی به مؤمنین هستم از خودشان؟ گفتند: بلی، گفت: آیا نمی دانید که من اولی به هر مؤمنی هستم از خودش؟ گفتند: بلی، پس دست علی را گرفت، و گفت: من کنت مولاه فعلی مولاه اللهم وال من والاه و عاد من عاداه، گفت: عمر بعد از آن علی را

۱. سورهٔ معارج، آیهٔ ۱، ۲، ۳ (سائلی از عذابی که برای کافرین فرود آید سؤال کرد، که برای آن دافعی نیست، از خداوندی که صاحب معراجهاست)

۲. مسند احمد حنبل، ج ۴، ص ۲۸۱

٣. التفسير الكبير، ج ١٢، ص ٤٩، در تفسير آية « يَاأَيُّهَاالرَّسُولُ بَلِّغْمَاأُنْزِلَ النَّكَ مِنْ رَبَّكَ ».

۴. تاریخ بغداد، ج ۸، ص ۲۸۴

۵. نظم درر السمطین، ص ۱۰۹؛ ذخائر العقبی، ص ۶۷؛ تاریخ مدینة دمشتی، ج ۴۲، ص ۲۲۰ و...؛ البدایت والنهایة، ج ۷، ص ۱۵۸ و ۱۸۸؛ و مصادر دیگر عامه و در مصادر خاصه نیز ذکر شده است.

مناقب أميرالمؤمنين الله من الله على المسترشد، ص ۴۲۱؛ المسترشد، ص ۴۷۲؛ مناقب آل أبي طالب، ج ٣، ص ۴۵؛ الطرائف، ص ۱۵۰؛ الطرائف، ص ۱۵۰؛ الطرائف، ص ۱۵۰؛ المسترشد ديگر خاصه.

ملاقات کرد، و به او گفت: هنیئاً یا ابن ابی طالب اصبحت وامسیت مولی کل مؤمن و مؤمنة. این تهنیت از شخصی مانند عمر برای امر مشترکی بین آن حضرت و دیگران از معانی مولی نیست، بلکه شبههای نیست که برای امری اختصاصی است، و آن جز منصب زعامت و ولایت امر امّت نخواهد بود.

V جمعى از بزرگان عامّه مانند ابن حجر عسقلانى در الإصابة  $^{7}$  و ابن اثير در اسد الغابة  $^{7}$  و غير ايشان روايتى نقل كردهاند، كه به نقل ابن اثير اكتفا مى شود:

ابواسحاق گفت: و حدیث کردند مراکسانی که شمارهٔ آنها را احصا نمی کنم [و گفتند:] که علی در رحبه طلب کرد هر کس را که قول رسول خدا ﷺ را شنیده که فرمود: من کنت مولاه فعلی مولاه، اللّهم وال من والاه و عاد من عاداه؛ پس جماعتی برخاستند و شهادت دادند که آنها از رسول خدا ﷺ آن را شنیدهاند، و قومی کتمان کردند؛ و آنها که کتمان کردند از دنیا نرفتند تا کور شدند و آفتی به آنها رسید؛ یزید بن ودیعة، و عبدالرحمن بن مدلج از آنها می باشند.

بدیهی است احتجاج آن حضرت به این حدیث و به طلب شهادت حاضران برای اثبات خلافت، مدلول حدیث را در ولایت امر و زعامت امّت معیّن می کند.

۸ ـ بیان آن حضرت قبل از بیان ولایت علی الله این است که: « خدا مولای من است، و من مولای هر مؤمنی هستم » و مولویت خدا نسبت به آن حضرت آن است که

۱. (مبارک باشد ای پسر ابی طالب، که مولای هر مؤمن و مؤمنهای شدی).

٢. الاصابه في تمييز الصحابه، ج ٢، ص ٣٠٠، القسم الاوّل عبدالرحمن بن مدلج.

٣. اسد الغابة، ج ٣، ص ٢٦١؛ و مراجعه شود به مسند أحمدبن حنبل، ج ١، ص ١١٩؛ مجمع الزوائد، ج ٩، ص ١٠٥ و و ١٠٠؛ السنن الكبرى للنسائي، ج ٥، ص ١٣١ و ...؛ مسند أبي يعلى، ج ١، ص ۴٢٨؛ البداية والنهاية، ج ٥، ص ٢٦١؛ السيرة النبوية لابن كثير، ج ۴، ص ۴١٨؛ خصائص أميرالمؤمنين ﷺ، ص ٩٥ و ١٠٠ و ... و ص ١٣٢؛ المعجم الأوسط، ج ٧، ص ١٠٠؛ المعجم الكبير، ج ٥، ص ١٧١؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١٩، ص ٢٠١، و مصادر ديگر عامه.

مناقب أميرالمؤمنين الله عنه م ٣٧٢؛ شرح الأخبار، ج ١، ص ١٠٠؛ الأمالي للطوسي، ص ٢٧٢ و ٣٣٣...؛ العمدة، ص ٩٣٠ الطرائف، ص ١٥١؛ و مصادر ديكر خاصه.

۱۳۴

هیچ کس جز خدابر او ولایت ندارد، و همچنان که خدا ولیّ اوست، او ولیّ هر مؤمنی است و همان ولایت که آن حضرت ﷺ بر اهل ایمان دارد، علی ﷺ هم دارد؛ و ایس بیان روشن می کند که این ولایت، ولایت امر است.

۹ ـ آن حضرت قبل از معرّفی علی الله از آنان التزام و اقرار به این جمله گرفت: الست اولی بکم گفتند: بلی ، و این همان اولویتی است که خداوند متعال در قرآن فرموده است: ﴿ اَلنّبِی اَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ و پس از آن فرمود «هر کس من مولای اویم علی مولای اوست» ، و با مقدم داشتن جملهٔ «الست اولی بکم» هر گونه شبههای را در معنی «ولی» رفع فرمود، و همان اولویتی را که خودش نسبت به مؤمنین داشت برای علی الله اثبات کرد.

## حدیث چهارم

قول رسول خداست که به آن حضرت فرمود: أنت منی و أنا منك. این حدیث را

١. سورة احزاب، آية ٤ (پيغمبر به مؤمنين سزاوارتر است از خودشان)

محیح البخاري، ج ۳، ص ۱۶۸، کتاب الصلح باب کیف یکتب هذا...، و ج ۴، ص ۲۰۷، باب مناقب علي بن أبي طالب، و ج ۵، ص ۸۸، باب عمرة القضاء؛ مسند أحمد بن حنبل، ج ۱، ص ۹۸ و ۱۱۵، و ج ۵، ص ۲۰۶؛ وصحیح ابن حبان، ج ۱۱، ص ۲۲۹ و ۳۳۰؛ السنن الکبری للبیهقي، ج ۸، ص ۵؛ مجمع الزوائد، ج ۹، ص ۲۷۵؛ المصنف لعبد الرزاق، ج ۱۱، ص ۲۲۷؛ مصنف إبن أبي شیبة، ج ۷، ص ۴۹؛ السنن الکبری للنسائي، ح ۵، ص ۱۲۷ و ۱۹۸ و مصادر دیگر عامه.

مناقب أمير المؤمنين المؤلف و ۴۷۳ مناقب آل أبي طالب، ج ١، ص ٣٩٤؛ الخصال، ص ۴٩٥ و ٣٥٣ و ٤٥٢ عيون أخبار الرضا الله ، ج ٢، ص ٥٨، باب ٣١، ح ٢٢٤؛ الأمالي للصدوق، ص ۶۶، المجلس الرابع، ح ٨، و موارد أخرى وص ١٥٤، المجلس الخامس والأربعون، ح ٢، و موارد أخرى من هذا الكتاب؛ كمال الدين وتمام النعمة، ص ٢٤١؛ كفاية الأثر، ص ١٥٨؛ روضة الواعظين، ص ١١٢ و ٢٩٤؛

بخارى و غير او از اكابر ائمّهٔ حديث عامّه ذكر كردهاند.

شکی نیست که کمال عالم هستی به عقل ، علم ، بندگی و اطاعت اختیاری خداوند متعال است ، و امتیاز خلقت انسان همین عقل و اطاعت به اختیار او است ، و هدف از خلقت او نیز همین است.

بنابراین کمال انسان رسیدن او است به مرتبهٔ اتصال به علم غیب، و نورانی شدن عقلش به نور وحی، که این مرتبهٔ نبوّت است.

و کمال مرتبهٔ نبوّت، به سفارت از طرف خالق به سوی خلق، برای نورانی کردن عقول آنان به نور حکمت الهیه است، که این مرتبهٔ رسالت است.

و كمال مرتبهٔ رسالت وصول به مرتبهٔ عزم بر عهد معهود و میثاق مأخوذ است، و این مرتبهٔ اولوالعزم برای بعضی از پیغمبران مبعوث به شریعت است.

على الله به مرتبه اى واصل شد، كه آن كس كه خدا در شأن او فرمود: وَمَا يَنْظِقُ عَنِ اللهَوَى الله فرمود: «على منّى» (على از من است)، يعنى او مشتق است از يكدانه گوهر عالم امكان، كه نفس قدسيّه، و علّت غائيه خلقت عالم و خليفه قرار دادن آدم است.

و حضرت به این جمله اکتفا نکرده، و پس از آن فرمود: «وأنامنه»، تا بفهماند که هدف از وجود و بعثت خاتم، و آنچه قوام امنیّت او به آن است ـ یعنی هدایت به دین قویم و صراط مستقیم، حدوثاً و بقاءً ـ متحقّق نمی شود اللّا به علی و اولاد معصومین او الم

آیا چگونه ممکن است فصل در خلافت از پیغمبر ، بین آن کس که او از پیغمبر و پیغمبر از اوست؟!

<sup>→</sup> المسترشد، ص ۶۲۱ و ۶۳۴ و ۳۰۰ و ۱۰۰ شرح الأخبار، ج ۱، ص ۹۳، و ج ۲، ص ۲۵۰؛ الإرشاد، ج ۱، ص ۴۶؛ الأمالي للطوسي، ص ۲۰۰ و ۳۵۱؛ العمدة، ص ۱۴۶ و ۲۰۱؛ و مصادر ديگر خاصه. ۱. سوره النجم آيه ۱۳ و هرگز به هواي نفس سخن نميگويد).

## حديث پنجم

بزرگان ائمّهٔ حدیث از عامه و خاصه به صحت این حدیث اعتراف کردهاند، که حضرت گر رسول فرمود: علی مع القرءان والقرءان مع علی لن یتفرقا حتی یرداعلی الحوض. ا دلالت این حدیث با توجّه به شناخت قرآن مجید معلوم می شود؛ در ذیل به اختصار به اموری اشاره می شود:

١ ـ دركتب الهيه افضل از قرآن كريم وجود ندارد: ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَبِهاً ﴾ ٢، ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ ٣.

٢ ـ خداوند متعال آن را به اوصافی وصف نموده است که قلم از تحریر آن، و بیان از تقریر آن عاجز است: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْ آنُ مَّجِیدُ \* فِی لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾ أ، ﴿ إِنَّهُ لَقُرْ آنُ كَرِیمُ \* فِی کِتَابٍ مَّكْنُونٍ ﴾ ٥، ﴿ وَلَقَدْ آتَیْنَاكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثَانِی وَالْقُرْ آنَ الْعَظِیمَ ﴾ ۶، ﴿ یس \* وَالْقُرْ آنِ الْحَکِیم ﴾ ٧.

۱. (على با قرآن است، و قرآن با على است هيچگاه از يكديگر جدا نمى شوند تا بر من در حوض وارد شوند)
 المستدرك على الصحيحين، ج ٣، ص ١٢٤، و در تلخيص هم هست؛ المعجم الصغير، ج ١، ص ٢٥٥؛ المعجم الأوسط، ج ٥، ص ١٣٥؛ الجامع الصغير، ج ٢، ص ١٧٧؛ كنز العمّال، ج ١١، ص ٤٠٠؛ فيض القدير، ج ٩، ص ٤٧٠؛ سبل الهدى والرشاد، ج ١١، ص ٢٩٧؛ ينابيع المودّة، ج ١، ص ١٢٤ و ٢٥٩؛ و مصادر ديگر عامه.
 الإحتجاج، ج ١، ص ٢١٤ و ٢٢٥؛ الطرائف، ص ١٠٠؛ الأربعون حديثاً، ص ٢٧٠؛ كشف الغمّة، ج ١، ص ١٢٨؛ الأمالى للطوسى، ص ۴٥٠؛ المجلس السادس عشر، ح ٣٣، و ص ٤٧٩ و ٤٠٠؛ و مصادر ديگر خاصه.

۲. سورهٔ زمر ، آیهٔ ۲۳ (خدا [برای هدایت امت آخرالزمان] قرآن را فرستاد که بهترین حدیث است؛ کتابی است
 که آیاتش همه باهم متشابه است).

٣. سورهٔ اسراء، آيهٔ ٩ (همانا اين قرآن به راست ترين و استوار ترين طريقه هدايت مي كند).

۴. سورهٔ بروج، آیهٔ ۲۱ \_ ۲۲ (بلکه این کتاب قرآن بزرگوار [الهی] است \* که در لوح محفوظ [حـق و صفحهٔ
 علم ازلی] نگاشته است).

۵. سوره واقعه، آیهٔ ۷۷ ـ ۷۸ (که این قرآن بسیار [کتاب بزرگوار و سودمند و ]گرامیی است \* در لوح محفوظ سِرّحـق).

٤. سورة حجر، آية ٨٧ (همانا ما هفت آيه از مثاني (در سورة حمد) و اين قرآن با عظمت را به تو داديم).

۷. سوره یس، آیهٔ ۱ ـ ۲ (یس (ای سید رسولان و ای کامل ترین انسان) \* قسم به قرآن، حکمت برین).

٣ ـ خداوند متعال خود را معلّم قرآن قرار داده است: ﴿ الرَّحْمَنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾ '.

٢ ـ به آنچه از جبروت الهي در اين كتاب تجلّى كرده است، اشاره نموده و مي فرمايد: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُّتَصَدِّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ ﴾ ٢.

۵ به آنچه از قدرت خود که در اسرار پنهان شده در آیاتش تبجلی کرده است، اشاره نموده و می فرماید: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً سُیِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى ﴾ ٣.

ع ـ اين كتاب مظهر علم و حكمت خداوند متعال است: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيم عَلِيم ﴾ أو ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدىً وَرَحْمَةً ﴾ <sup>٥</sup>.

٧ ـ پروردگار خود را بر انزال این کتاب، حمد و ستایش می فرماید: ﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا ﴾ ؟.

٨ ـ رسول خدا المُولِينَا و ر تمسك به اين كتاب عزيز مي فرمايد:

پس هر گاه فتنه ها و آشوب ها بر شما مشتبه شد، و شما را فرا گرفت، به قرآن رو آورید، زیرا همانا قرآن شفیعی است که شفاعتش پذیرفته است؛ و گزارش دهنده است از بدی ها که گفته اش تصدیق شده است؛ هر کس آن را پیشوای خود کرد او را به به به به به شبت رهبری می کند، و هر کس آن را پشت سر خود قرار دهد، او را به جهنم

\_

١. سوره الرحمن، آيه ١-٢ (خداى مهربان \* قرآن را آموخت).

سوره حشر، آیهٔ ۲۱ (و [ای رسول] اگر ما این قرآن [عظیمالشأن] را بر کوه نازل می کردیم مشاهده می کردی
 که کوه از ترس خدا خاشع و ذلیل و متلاشی می گشت).

۳. سوره الرعد: ۳۱ (و اگر کتابی با اعجاز بیان، کوهها را به رفتار و مردگان را بـه گـفتار آرد و زمـین را از هـم بشکافد همین قرآن با عظمت است).

۴. سورهٔ نمل، آیهٔ ۶ (و ای رسول، آیات قرآن عظیم از جانب خدای دانای حکیم به وحی بر تو القا می شود).

۵. سورهٔ نحل، آیهٔ ۸۹ (و ما بر تو این قرآن عظیم را فرستادیم تا حقیقت هر چیز را روشن کند [و راه دین حق را از راههای باطل بنماید] و هدایت و رحمت باشد).

سورهٔ کهف، آیهٔ ۱ (ستایش و سپاس مخصوص خداست که بر بندهٔ [خاص] خود محمد (ص) ایس کستاب بزرگ را نازل کرد، و در آن هیچ نقص و عوجی ننهاد).

۱۳۸

و دوزخ می کشاند؛ و قران راهنمایی است که به بهترین راهها راهنمایی کند، و کتابی است که در آن تفصیل و بیان، و به دست آوردن حقایق است؛ و جدا کنندهٔ حق از باطل است؛ آن کلام فصل است و شوخی و هزل نیست؛ برای آن ظاهر و باطنی است، پس ظاهرش حکم، و باطنش علم است، ظاهرش جلوه و زیبایی دارد، و باطنش ژرف و عمیق است؛ برای آن حدودی است؛ شگفتیهای آن به شماره نیاید، و غرائب و نوآوریهای آن کهنه نشود؛ در آن چراغهای هدایت و روشنی بخش حکمت است؛ و دلیل و راهنمای معرفت است برای آن کس که آن را بشناسد. ا

آری خداوند متعال در این کتاب برای خلق خود تجلّی کرده است، و کسی که آن را نازل کرده، در آیات مذکوره، و آن کس که بر او نازل شده در کلمات مزبوره آن را تعریف نمودهاند.

چه بسیار بزرگ است قدر و منزلت کسی که پیغمبر خاتم المشائل او را با قرآن، و قرآن را با او قرار داده است!

او با ظاهر قرآن است به حکمت قرآن، و با باطن قرآن است به علم قرآن؛ و او با عجائبی که شماره نشود و با غرائبی که تمام نشود همراه است؛ و با این معیت، تمام آنچه بر همهٔ انبیا از کتاب و حکمت نازل شده است، نزد اوست.

بر طبق روایات بزرگان تفسیر و حدیث از عامّه و خــاصّه ، ۲ عــلی الله أذُن واعــیه

۱. الكافي، ج ۲، ص ۵۹۹

۲. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٧، ص ٢٢٠؛ نظم درر السمطين، ص ٩٢؛ كنز العمال، ج ١٣، ص ١٣٥ و ١٣٥ و ١٧٧؛ جامع البيان، ج ٢٩، ص ٤٩١ اسباب النزول، ص ٢٩٤؛ شواهد التنزيل، ج ٢، ص ٣٤١ و ٣٤٠ و ٤٠٠ الجامع لاحكام القرآن، ج ١٨، ص ١٣٤؛ تفسير ابن كثير، ج ۴، ص ۴٤١؛ الدر المنثور، ج ۶، ص ٢٤٠؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٣٨، ص ٣٤٩، ج ٢١، ص ٢٥٥، و ج ٢٢، ص ٣٥١؛ و مصادر ديگر عامه.

بصائر الدرجات، ص ۵۳۷، الجزء العاشر، باب ۱۷، ح ۴۸؛ الكافي، ج ۱، ص ۴۲۳؛ عيون اخبار الرضائية، ج ۲، ص ۴۲، باب ۳۱، ح ۲۵۶؛ روضة الواعظين، ص ۱۰۵؛ مناقب أميرالمؤمنين لمائية، ج ۱، ص ۱۴۲ و...؛ دلائل الإمامة، ص ۲۳۵؛ تفسير العياشي، ج ۱، ص ۱۴؛ تفسير فرات الكوفي، ص ۴۹۹؛ التبيان، ج ۱۰، ص ۴۸، محمع البيان، ج ۱۰، ص ۲۰۰؛ و مصادر ديگر خاصه.

( گوش شنوا و فراگير ) در كلام خداوند متعال است: وَ تَعِيَهَا أُذُنُّ وَاعِيَةٌ ١.

و اوست كسى كه گفت: سلوني فوالله لاتسألوني عن شيء يكون إلى يـوم القـيامة إلّا حدّثتكم به، و سلوني عن كتاب الله، فوالله ما من آية إلّا و أنا أعلم أبليل نزلت أم بنهار . ٢

چه بسیار بزرگ است مقام کسی که پیغمبر المانی او را با قرآن قرار داده است، و با این که معیت قائم به دو طرف است، یعنی علی که با قرآن بود، قرآن هم با علی است، ولی به جمله: علی مع القرآن اکتفا ننموده، و در عظمت او اضافه فرمود: و القرآن مع علی، و این نکته ای است که فقط اولو الالباب به آن می رسند.

در ابتدا به على و اختتام به قرآن در جملهى اوّل ، و ابتدا به قرآن و اختتام به على در جمله دوم ، و ترتیب كلام ، از كسى كه فصیح ترین مردم است ، لطایفي است كه مجال را وسعت شرح آنها نیست .

خلاصهٔ کلام این که: در بین انبیا و مرسلین، کسی افضل از رسول امین نیست، و چون علی از او، و او از علی است (أنت منی و أنا منك)، پس او تالی تلو بهترین خلق خدا است.

و در کتب نازله، هیچ کتابی اعلی از قرآن مبین نیست، و چون علی با قرآن و قرآن با علی است (علی مع القرءَان و القرءَان مع علی)، پس قلب او خزینهٔ تمام آنچه از طرف خداوند متعال نازل شده خواهد بود، از هدایت و نور و کتاب و حکمت و ...

۱. سورة حاقه، آیهٔ ۱۲ (گوش شنوای هوشمندان این پند و تذکر را تواند شنید).

۲. (از من بپرسید، به خدا سوگند از چیزی نمی پرسید مگر این که از آن به شما خبر دهم، و از کتاب خدا بپرسید،
 پس به خدا سوگند آیه ای نیست مگر این که من می دانم در شب نازل شده است یا در روز)

فتح الباري، ج ٨، ص ٤٥٩؛ كنز العمّال، ج ٢، ص ٥٥٥ و بتفاوت يسير في شواهد التعنزيل، ج ١، ص ٤٢؛ تفسير الثعالبي، ج ١، ص ٥٦؛ الجامع لاحكام القرآن، ج ١، ص ٣٥؛ الجرح والتعديل، ج ٤، ص ١٩٢؛ تهذيب الكمال، ج ٢٠، ص ٤٨؛ تهذيب التهذيب، ج ٧، ص ٢٩٧؛ أنساب الأشراف، ص ٩٩؛ ينابيع المودّة، ج ٢، ص ١٩٧؛ ذخائر العقبى، ص ٨٣؛ تفسير القرآن عبد الرزاق، ج ٣، ص ٢٣١؛ الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ٣٣٨؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٢، ص ٣٩٨؛ و مصادر ديگر عامه.

مناقب آل أبي طالب، ج ١، ص ۴۶؛ وصول الأخيار إلى أصول الأخبار، ص ٢؛ المناقب، ص ٩٩؛ كشف الغمّة، ج ١، ص ١١٧؛ سعد السعود، ص ٢٨٨؛ تفسير العيّاشي، ج ٢، ص ٢٨٨؛ و مصادر ديگر خاصه.

آیا با این اوصاف شکی باقی می ماند در این که او سزاوارترین شخص برای خلیفه رسول کریم و مفسّر قرآن عظیم می باشد؟!

و آیا شکی باقی می ماند که او مولای هر کسی است که به خداوندی ایمان دارد که فرموده است: ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (، ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ ٢.

### حدیث ششم

حدیثی است که اهل حدیث و رجال از عامّه به صحت سند آن اعتراف کردهاند، و خلاصهٔ آن این است که جمعی نزد ابن عباس آمدند، در حالی که به امیرالمومنین الله ناروا می گفتند.

ابن عباس گفت: ناروا به کسی می گویند که برای او ده فضیلت است که برای احدی نیست:

۱) در جنگ خیبر [که دیگران رفتند و عاجزانه برگشتند] رسول خدا فرمود: کسی را می فرستم که هرگز خدا او را خوار و ذلیل نکرد، او دوست دارد خدا و رسول را، و خدا و رسول دوست دار او هستند.

همگی گردن کشیدند که چنین کسی کیست؟ پس فرمود: علی کجاست؟ آن حضرت با چشم رَمَد دیده آمد، بعد از شفای چشم به دست رسول خدا، آن حضرت رایت را سه مرتبه به اهتزاز در آورد و به دست علی الله داد.

۲) رسول خدا فلانی را به سورهٔ توبه به جانب مشرکین فرستاد، پس علی را پشت
 سر او فرستاد و سوره را از او گرفت، و فرمود سوره را نمی برد مگر مردی که او از من
 است و من از اویم.

۳) رسول خدا فرمود: كداميك از شما با من در دنيا و آخرت موالات مى كنيد؟ كسى نپذيرفت، به على فرمود: تو وليّ من هستى در دنيا و آخرت.

۱. سورهٔ حشر ، آیهٔ ۷ (آنچه رسول حق دستور دهد، بگیرید).

٢. سورة نور، آية ٥٤ (و بر رسول جز ابلاغ رسالت كامل تكليفي نخواهد بود).

- ۴) على اوّل كسى بودكه بعد از خديجه ايمان آورد.
- ۵) رسول خدا جامهٔ خود را بر چهار نفر انداخت بر على و فاطمه و حسن و حسين اليَّا و فرمود: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾
- ۶) علی آن کسی بود که جان خود را فدای جان رسول خدا کرد و جامهٔ او را پوشید و شب بر جای او خوابید، و تا صبح مشرکین به گمان پیغمبر او را سنگباران کردند.

۷) در غزوهٔ تبوک علی را در مدینه به جای خود گذاشت، چون از فراق رسول خدا در آن سفر گریه کرد، فرمود: آیا راضی نمی شوی که منزلت تو نسبت به مین هیمان منزلت هارون باشد نسبت به موسی، مگر آن که بعد از من پیغمبری نیست؛ هیمانا سزاوار نیست که من بروم مگر این که تو خلیفهٔ من باشی.

- ٨) رسول خدا به على فرمود: تو بعد از من وليّ هر مؤمن و مؤمنه هستي.
- ۹) رسول خدا تمام درهایی که به مسجد آن حضرت باز می شد بست، بجز درِ خانهٔی را.

## ۱۰) رسول خدا فرمود: من كنت مولاه فعليّ مولاه <sup>۱</sup>

با وجود نص پیغمبر المسال که رایت فتح را بیا وجود همهٔ اصحاب به دست علی المیلا داد و تنها او را حبیب و محبوب خدا و رسول خواند؛ و پیام خدا را از دیگران گرفت و به او داد، که باید مبلغ کلام خدا، علی المیلا باشد، به علت این که او از من و من از اویم؛ و تصریح آن حضرت که سزاوار نیست من بروم و تو خلیفهٔ من نباشی؛ و بیان ولایت مطلقه و کلیهٔ آن حضرت به «انت ولی کل مؤمن بعدی و مؤمنه» و «من کنت مولاه فعلی مولاه» در این سنت صحیحه، آیا برای اهل نظر و انصاف، مجال شک و ریبی در خلافت بلافصل آن حضرت باقی می ماند؟!

١. المستدرك على الصحيحين، جلد ٣، صفحه ١٣٢؛ مسند احمد بن حنبل، جلد ١، صفحة ٣٣٠، السنن الكبرى، جلد ٥، صفحة ١١٢؛ المعجم الكبير، جلد ١٢، صفحة ٧٧، فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، جلد ٢، صفحة ٢٨٩، رقم ١١٤٨، وكتب ديگر عامّه. تفسير فرات الكوفى ص ٣٤١، شرح الاخبار، جلد ٢، صفحة ٢٩٩؛ العمدة، صفحة ٨٥ و صفحة ٢٣٨؛ كشف الغمّة فى معرفة الائمة، جلد ١، صفحة ٨٠ و كتب ديگر خاصّه.

این مختصر، گنجایش احصای آیات و روایات وارده در این موضوع را ندارد. حسکانی حنفی از اَعلام قرن پنجم هجری، از مجاهد که از بزرگان تابعین و اَعلام مفسّرین است نقل می کند که برای علی اید هفتاد منقبت است که برای احدی از اصحاب پیغمبر اَنها نبوده، و هیچ منقبتی برای اصحاب پیغمبر نبوده مگر آن که علی الله با آنها شریک بوده است. ۱

از ابن عباس نقل می کند که در قرآن آیهٔ: ﴿ اللَّذِینَ ءَامَنُواْ وَ عَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ نیست مگر این که علیّ امیر و شریف آن آیه است؛ و از اصحاب محمّد مردی نیست مگر این که خدا او را عتاب کرده، و علیّ را جز به خوبی یاد نکرده است. ۲

همچنین میگوید که برای علیّ هیجده منقبت است، که اگر یکی از آنها برای مردی از این امّت باشد به آن نجات پیدا میکند، و دوازده منقبت برای اوست که برای احدی از این امّت نبوده است. "

ابن ابى الحديد گفت: از استاد ما ابوالهذيل سؤال شد: علىّ نزد خدا مقامش بالاتر است يا ابابكر؟

گفت: و الله مبارزهٔ علی با عمرو در روز خندق، برابر است با اعمال مهاجرین و انصار و طاعت آنها همگی، تا چه رسد به ابیبکر به تنهایی. ۴

احمد امام مذهب حنبلي مي گويد: «ما جاء لاحد من اصحاب رسول اللهُ عَلَيْكُ مَنَّ الفُّكَاتُ من الفضائل ما جاء لعليّ بن ابي طالب عليّ ». ٥

و به قول امامِ لغت و ادب و مؤسّس علم عروض، خليل بن احمد: فضايل هر كس يا بايد به وسيلهٔ دوست منتشر شود يا دشمن؛ دوستان آن حضرت از

١. شواهد التنزيل، جلد ١، صفحهٔ ٢۴

٢. شواهد التنزيل، جلد ١، صفحه ٣٠

٣. شواهد التنزيل، ج ١ ص ٢٢

۴. شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد، جلد ١٩، صفحه ٤٠

۵. المستدرک علی الصحیحین، جلد ۳، صفحهٔ ۱۰۷ (برای احدی از اصحاب رسول خدا الصفایات از فضایل نیامده است آن اندازه که برای علی بن ابی طالب المنظر آمده است)

ترس و دشمنانش از حسد فضایلش را کتمان کردند، ولی با وجود این مناقبش اینگونه منتشر شد<sup>۱</sup>.

آیا اگر حسد دشمنان و ترس دوستان نبود و ظلمت شبِ تارِ حکومت بنی امیّه و بنی عباس حجاب این آفتاب نمی شد، انوار فضایل او چگونه آفاق را روشن می کرد؟! این بحث شریف را به دو آیه در شأن آن حضرت ختم می کنیم:

١ - ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ ٱللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَ يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰة وَ هُمْ رَٰ كِعُونَ ﴾. ٢

بزرگان علمای عامّه به نزول این آیه در شأن امیرالمؤمنین الی اعتراف کردند؛ به خلاصه و قریب به مضمون حدیثی که فخر رازی نقل میکند اکتفا می شود:

«ابوذرگفت: نماز ظهر را با رسول خدا خواندم، سائلی در مسجد سؤال کرد، هیچ کس به او چیزی نداد، و علی در حال رکوع بود، با انگشتی که خاتم در آن بود به سائل اشاره کرد، و آن سائل انگشتر را از انگشت او گرفت؛ پیغمبر به خدا تضرّع کرد، پس گفت: ﴿ قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِی صَدْرِی ﴾ تو گفت: بار الها برادرم موسی از تو سؤال کرد پس گفت: ﴿ قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِی صَدْرِی ﴾ تو بر او نازل کردی: ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِیكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً ﴾؛ بار الها من محمد بندهٔ توأم، پس به من شرح صدر بده، و کار مرا آسان کن، و برای من و زیری از اهلم قرار بده، علی را، پشت مرا به او محکم کن؛ ابوذر گفت: و الله کلمهٔ رسول خدا تمام نشده بود که جبرئیل به این آیه نازل شد. "

نزول آیه بعد از دعای رسول، اجابت دعای آن حضرت است، که هر سِمتی که هارون نسبت به موسی داشت، همان سمت نسبت به رسول خدا الله الله الله علی الله داده شد.

۲. سورهٔ مائدة، آیهٔ ۵۵ (این است و جز این نیست که ولی شما خدا است و رسول او، و آنان که ایـمان آوردنـد؛
 آنان که به پای میدارند نماز را، و میدهند زکات را، و حال آن که در رکوع میباشند)

١. تنقيح المقال ج ١ ص ٢٠٢

٣. تفسيرالكبير، فخر رازي، جلد ١٢، صحفة ٢٤.

از این آیه به مقتضای حرف عطف استفاده می شود که همان و لایت خداکه برای رسول المنطق است برای علی علی الله نیز ثابت شده است.

و كلمهٔ «انّما» با دلالتش بر حصر ، اثبات مى كند كه ولايت در اين آيه براى خدا و رسول و على ، ولايتي است كه به اين سه منحصر است، و آن ولايت غير از ولايت امر از معانى وليّ ـ نمى تواند باشد.

٢ ـ ﴿ فَمَنْ حَآجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَ أَبْنَآءَكُمْ
 وَ نِسَآءَنَا وَ نِسَآءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى الْكَانِبِينَ ﴾. \

در این آیهٔ کریمه برای اهل نظر نکاتی است که به سه نکته با اغماض از شرح اشاره می شود:

دعوت رسول اکرم المستخلق به مباهله برهان رسالت پیغمبر است، و استنکاف نصاری اعتراف به بطلان نصرانیت، و حقّانیّت آیین آن حضرت است؛ و کلمهٔ «انفسنا» دلیل خلافت بلافصل امیرالمؤمنین الله است، زیرا با وجود نفس تنزیلی به نصّ کتاب که امتداد وجود پیغمبر است جانشینی دیگری معقول نیست.

آنچه ائمّهٔ تفسیر و حدیث بر آن متفق هستند این است که مراد از «أَبْنَآءَنَا» حسن و حسین علیه است، و مراد از «أَنفُسَنَا» علی بن ابی طالب علیه است.

در این مورد حدیثی را ذکر میکنیم که فخر رازی در تفسیر این آیه آورده است و خلاصه و مضمون قریب به مدلول آن این است:

« چون رسول خدا دلایل را بر نصارای نجران اقامه کرد، و آنها بر جهل خود اصرار داشتند، فرمود: خدا به من امر کرده است که اگر حجّت را قبول نکنید، من با شما مباهله کنم، گفتند: یا اباالقاسم بر می گردیم و در کار خود نظر می کنیم، بعد نزد تو

۱. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۶۱ (پس هر کس محاجّه کند با تو در عیسی، پس بگو بیایید بخوانیم پسران ما و پسران شما را، و زنان شما را، و نفوس ما و نفوس شما را، بعد تضّرع کنیم، پس قرار دهیم لعنت خدا را بر دروغگویان)

می آییم؛ چون بازگشتند به عاقب که صاحب رأی آنها بود گفتند: یا عبدالمسیح تو چه می بینی؟ گفت: ای جماعت نصاری، شما معرفت پیدا کردید که محمد نبی مرسل است، و کلام حق را در امر عیسی برای شما آورده است؛ به خدا قسم، هرگز قومی با پیغمبری مباهله نکردند که کبیر آنها زنده بماند و صغیر شان پرورش یابد، اگر این کار را بکنید مستأصل می شوید؛ اگر اصرار دارید که دست از دینتان بر ندارید با او وداع کنید و به شهرهای خود برگردید.

رسول خدا بیرون آمد، حسین را در آغوش، و دست حسن را گرفته، و فاطمه پشت سر آن حضرت، و علی پشت سر فاطمه و به آنها فرمود: که چون دعا کردم شما آمین بگویید.

اسقف نجران گفت: ای جماعت نصاری، من چهرههایی را می بینیم که اگر از خدا بخواهند که کوه را از جای خود بردارد، به آن وجوه و رخسارهها از جا برمی دارد؛ مباهله نکنید، که هلاک می شوید، و تا قیامت بر روی زمین نصرانی نخواهد ماند.

از مباهله شانه خالی کردند و به صلح راضی شدند. پس از مصالحه رسول خدا الله الله فرمود: قسم به کسی که جانم به ید اوست هلاکت بر اهل نجران نیزدیک شد، اگر مباهله و ملاعنه می کردند به صورت میمون و خوک مسخ می شدند، و وادی بر آنها آتش ؛ و سال بر نصاری نمی گشت تا همگی هلاک می شدند. »

روایت شده است که چون آن حضرت در کسائی سیاه بیرون آمد، حسن را در آن داخل کرد، بعد حسین را، بعد فاطمه و بعد علی را، بعد فرمود: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَیُطَهِّرَکُمْ تَطْهِیراً ﴾ سپس فخر می گوید: «و اعلم ان هذه الروایة کالمتفق علی صحتها بین اهل التفسیر و الحدیث. » ا

هر چند مجال شرح آیه و این حدیث مورد اتفاق نیست، ولی به دو نکته اشاره می شود: الف: هنگام خروج، این عدّه را زیر کساء جمع کرد و آیهٔ تطهیر خواند، تا ثابت کند: دعایی که خرق عادت کند، و اسباب طبیعی را از کار بیندازد، و بی واسطه به ارادة

الله آن خواسته محقّق شود، باید از روح پاک از هر رجسی به درگاه سبّوح قدّوس بالا رود: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ '؛ و آن طهارت كه ارادهٔ خدا به آن تعلّق گرفته در نفوس این عدّه یافت می شود.

ب: مباهلهٔ رسول خدا با نصارای نجران، درخواست دوری آن قوم از رحمت بود، و دعایی که اجابتش انقلاب صورت انسان به حیوان، و استحالهٔ خاک به آتش، و بر افتادن امّتی از روی زمین باشد، جز به ارادهٔ متّصل به امری که: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُ إِذاۤ اَرًاوَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ ممكن نیست؛ و این مقام انسانِ کامل است که رضا و غضب او مظهر رضا و غضب خداست، و این مقام، مقام خاتم و جانشین خاتم است، و یگانه زنی که به این مقام رسید صدیقهٔ کبری است، و این کاشف از آن است که روح ولایت کلیّه و امامت عامّه که عصمت کبری است در فاطمهٔ زهرا الله وجود دارد.

حدیثی هم که بزرگان عامّه به صحّت آن اعتراف کردند ناطق به این امر است، که رسول خدا شری فرمود: «فاطمة بضعة منی فمن اغضبها اغضبنی » و هر چند به حکم عقل و کتاب و سنّت غضب پیغمبر غضب خداست، ولی علمای عامّه این حدیث را هم نقل کردند: که قال رسول الله شری لفاطمة: «ان الله یغضب لغضبك و یرضی لرضاك » کسی که بدون هیچ قید و شرطی، خدا به رضای او راضی و به غضب او غضبناک است، به ضرورت عقل باید رضا و غضبش از خطا و هوی منزّه باشد، و ایس همان عصمت کبری است.

۱. سورهٔ فاطر، آیهٔ ۱۰ (به سوی او بالا می رود سخنان یاک)

۲. سورهٔ یس، آیـهٔ ۸۲ (این است و جز این نیست امر او، هرگاه اراده کند چیزی راکـه بگـوید بـرای او بـاش، پس میباشد)

۳. صحیح بخاری باب مناقب فاطمه ﷺ، جلد ۵. صفحهٔ ۲۹ (فاطمه پارهای از وجود من است. پس هر کس او را به غضب بیاورد مرا به غضب آورده است)

۴. المستدرك على الصحيحين، جلد ٣، صفحه ١٥٢؛ المعجم الكبير، جلد ١، صفحه ١٠٨؛ الآحاد و المثاني، جلد
 ۵. صفحه ٣۶٣ (هر آينه خداوند براى غضب تو غضب مي كند، و راضي مي شود براى رضاى تو)

## ائمّة اثناعشر الله

آنچه ذکر شد مختصری از ادلّهٔ مذهب حقّ در مسألهٔ امامت بود، و اعتقاد شیعهٔ اثناعشریه آن است که ائمهٔ معصومین دوازده نفرند: اوّل: علی بن ابی طالب، دوم: حسن بن علی، سوم: حسین بن علی، چهارم: علی بن الحسین، پنجم: محمد بن علی، ششم: جعفر بن محمد، هفتم: موسی بن جعفر، هشتم: علی بن موسی، نهم: محمد بن علی، دوازدهم: حضرت مهدی این محمد، یازدهم: حسن بن علی، دوازدهم: حضرت مهدی این و تفصیل ادلّهٔ امامت هر یک ـ از علم و اجابت دعوت و نصّ معصوم ـ مجال دیگری می طلبد.

آنچه اشاره به آن لازم است، وجود روایاتی از رسول خدا الله در کتب عامه است به عنوان دوازده خلیفه و دوازده امیر ، که بعضی از آنها ذکر می شود:

۱ ـ صحیح بخاری: «عن جابر بن سمرة قال: سمعت النبی صلّی الله علیه و سلّم یقول: یکون اثناعشر امیراً فقال: کلمة لماسمعها فقال ابی: انّه قال: کلّهم من قریش. » ۱

٢ ـ صحیح مسلم: «عن جابر بن سمرة قال دخلت مع ابی علی النبی صلّی الله علیه و سلّم فسمعته یقول: ان هذا الامر لاینقضی حتی یمضی فیهم اثناعشر خلیفة قال: ثم تكلّم بكلام خفی علیّ، قال: فقلت لابی: ما قال؟ قال: كلّهم من قریش. »

۱. صحیح بخاری آخر کتاب احکام، جلد ۸، صفحهٔ ۱۲۷؛ مسند احمد حنبل، جلد ۵، صفحهٔ ۹۳ . صحیح مسلم، ج ۶، صفحهٔ ۳(کتاب الامارة، الخلافة فی قریش)

۱۴۸

٣ ـ صحيح مسلم: «عن جابر بن سمرة قال: سمعت النبيّ صلّى الله عليه و سلّم، يقول: لا يزال امر الناس ماضياً ما وليهم اثناعشر رجلاً، ثم تكلم النبّى صلّى الله عليه و سلّم بكلمة خفيت عليّ، فسألت ابي: ماذا قال رسول الله صلّى الله عليه و سلّم، فقال: كلّهم من قريش. » \

۴ ـ صحیح ابن حبّان: «سمعت رسول الله صلّی الله علیه و سلّم یقول: یکون بعدی اثناعشر خلیفة کلّهم من قریش. »

۵ ـ جامع ترمذی: «یکون من بعدی اثناعشر امیراً، قال: ثم تکلّم بشیئ لم افهمه، فسألت الّذي یلینی فقال: قال: کلّهم من قریش. » ۳

ع مسند احمد بن حنبل: « يكون بعدى اثناعشر خليفة، كلّهم من قريش. » \*

٧ ـ مسند احمد بن حنبل: « يكون بعدى اثناعشر اميراً ثم لا ادرى ما قال بعد ذلك، فسألت القوم كلّهم، فقالوا: قال: كلّهم من قريش. » ٥

۸ مسند احمد بن حنبل: « یکون من بعدی اثناعشر امیراً فتکلّم فخفی علیّ، فسألت الّذی یلینی او الی جنبی، فقال: کلّهم من قریش. »<sup>9</sup>

۱۰ ـ مسند ابن الجعد: « یکون بعدی اثناعشر امیراً، غیر ان حصیناً قال فی حدیثه: ثم تکلّم بشیئ لم افهمه، و قال بعضهم فسألت ابی و قال بعضهم فسألت القوم فقال كلّهم من قریش. »^

11 مسند ابي يعلى: « يقول لايزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة و يكون عليكم اثناعشر

۱. صحیح مسلم، ج ۶، صفحهٔ ۳ و مسند احمد حنبل، جلد ۵، صفحهٔ ۹۸

۲. جلد ۱۵، صفحهٔ ۴۳

٣. حلد ٣، صفحهٔ ٣٤٠

۴. جلد ۵، صفحهٔ ۹۲

۵. جلد ۵، صفحهٔ ۹۲

۶. جلد ۵، صفحهٔ ۹۹

۷. جلد ۵، صفحهٔ ۱۰۸

۸. صفحهٔ ۳۹۰، رقم ۲۶۶۰

ائمّة اثناعشر المِيِّكِ

#### خليفة كلهم من قريش. » ا

۱۲ ـ مسند احمد بن حنبل: «عن جابر بن سمرة قال: خطبنا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بعرفات فقال: لا يزال هذاالامر عزيزاً منيعاً ظاهراً على من ناواه حتى يملك اثنا عشر كلّهم قال: فلم افهم مابعد، قال: فقلت لا بي ما قال بعد ما قال: كلّهم، قال: كلّهم من قريش. » ٢

۱۳ مستدرك حاكم: «عن مسروق قال: كنا جلوساً ليلة عند عبدالله يقرأنا القرآن فسأله رجل فقال: يا ابا عبدالرحمن هل سألتم رسول الله صلّى الله عليه و آله سلّم كم يملك هذه الامة من خليفة؟ فقال: عبدالله ما سألنى عن هذا احد منذ قدمت العراق قبلك، قال: سألناه، فقال: اثناعشر عدة نقباء بنى اسرائيل. »

روایات وارده در این موضوع منحصر به کتبی نیست که ذکر شده است، بلکه در بعضی از کتب مذکوره هم بیش از آن است که از آن کتاب نقل شده است، و به جهت اختصار به این تعداد اکتفا شد. <sup>۴</sup>

۱. جلد ۱۳، صفحهٔ ۴۵۶

۲. جلد ۵، صفحهٔ ۹۳

٣. جلد ۴، صفحهٔ ۵۰۱

كشف الغطاء ج ١ ص٧، عيون أخبار الرضا٧ ج ١ ص ٤٩ باب٤ ح ٩، الخصال ص ۴۶٧ و...، الأمالي للصدوق ص ٣٨٤ المجلس الحادي والخمسون ح ۴ وص ٣٨٧ و...، كمال الدين و تـمام النـعمة ص ٤٨ و... و ٢٧١ و...،

نصوص وارده از رسول خدا المساق در مورد دوازده امام را بزرگان صحابه روایت کرده اند، مانند: عبدالله بن عباس، عبدالله بن مسعود، سلمان فارسی، ابی سعید خدری، ابی ذر غفاری، جابر بن سمرة، جابر بن عبدالله، انس بن مالک، زید بن ثابت، زید بن ارقم، ابی عمامه، واصلة بن اسقع، ابی ایوب انصاری، عمار بن یاسر، حذیفة بن اسید، عمران بن حصین، سعد بن مالک، حذیقة بن یامان، ابی قتاده انصاری و دیگران که به جهت اختصار از ذکر آنان صرف نظر می کنیم.

دراین روایت مزایایی ذکر شده است، همچون:

- ١) حصر خلفاء در دوازده نفر.
- ۲) استمرار خلافت آن دوازده نفر تا قيامت.
  - ٣) وابستگي عزّت و مناعت دين به آنان.
- ۴) قیام دین از جهت علمی و عملی به آنان. زیرا قائم بودن دین به خلفایی است که از جهت علمی بیان کنندهٔ معارف و حقایق دین، و از جهت عملی مجری حق و قوانین عادلهٔ دین باشند، و این دو مهم جز با شرایطی که خاصه در خلفای دوازده گانه قائلند میسر نیست.
- ۵) تنظیر به نقبای بنی اسرائیل که کاشف از نصب الهی است، همچنان که از آیهٔ کریمهٔ: ﴿ وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ اثْنَیْ عَشَرَ نَقِیباً ﴾ استفاده می شود.
  - ع) بودن همهٔ آنان از قریش.

خلفایی که دارای این مزایا باشند آیا جز بر طریقهٔ حقّهٔ اثنی عشریه و دوازده امام ایک قابل انطباق می تواند باشد؟!

<sup>→</sup> كفاية الأثر ص٣٥ و ٤٩ و...، روضة الواعظين ص ٢٥١ و ٢٥٢، دلائل الإمامة ص ٢٠، شرح الأخبار ج٣ ص ٢٠٠، كتاب الغيبة ص١٠٣ و... و١١٧ و ١١٨ و ١٢٠ و...، الغيبة للطوسي ص١٢٨ و...، مناقب آل أبي طالب ج١ ص٢٩٥، العمدة ص٤١٦ و... الطرائف ص ١٤٩ و... و مصادر ديگر خاصّه.

١. سورهٔ مائده، آيهٔ ١٢ (و برانگيختيم از ايشان دوازده نقيب و [رئيس])

ائمّـة اثناعشر لللهِ اللهِ اللهُ الل

آیا در خلافت یزید و مانند آن، عزّت امر اسلام و گذران امر امت و حکومتی مانند نقبای بنی اسرائیل میسّر می گردد؟!

به آنچه گفته شد بعضی از محقّقین علمای عامّه نیز اعتراف کردهاند، که ایس احادیث نه قابل انطباق بر خلفای بعد از پیغمبر السلامی است ـ چون کمتر از دوازدهاند ـ و نه قابل حمل بر ملوک بنی امیّه ـ به جهت ظلم و زیاد تشان بر دوازده نفر ـ و نه قابل حمل بر ملوک بنی عباس ـ به جهت زیاد تشان بر دوازده نفر و عدم مراعات آیهٔ: ﴿ قُلْ اللّه اللّه الله عَلَیْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ این احادیث محملی ندارد جز ائمهٔ اثنی عشر از اهل بیت و عترت آن حضرت الله و افرع و اتقی و اثنی عشر از اهل بیت و عترت آن حضرت الله و اکرم آنها عندالله و اهل علم و احلی و اهل علم و توفیق و اهل کشف و توفیق آنان را به این منزلت شناختند. ۲

و سدی در تفسیر خود نقل می کند: «که چون ساره از بودن هاجر کراهت داشت، خداوند وحی کرد به ابراهیم و فرمود: اسماعیل و مادرش را ببر، و در بیت نبیّ تهامی \_ یعنی مکّه \_منزلش بده، که هر آینه من ذریّهٔ تو را منتشر می کنم، و آنها را سنگین قرار می دهم بر کسی که به من کافر شده، و از ذریّهٔ او دوازده عظیم قرار می دهم. "»

و این موافق است با آنچه در باب هفدهم از سفر تکوین تورات است که خدا به ابراهیم فرمود: «و امّا در خصوص اسماعیل تو را اجابت فرمودم، اینک او را برکت داده بارور گردانم، و او را بسیار کثیر گردانم، دوازده رئیس از وی پدید آیند، و امّتی عظیم از وی به وجود آورم.»

امامت دوازده امام به روایات صحیحه و نصّ متواتر از طرق خاصّه که مستغنی از بحث سندی است از معصوم ثابت است. در این مختصر به حدیث لوح که به سندهای متعدّد که بعضی از آنها معتبر است و بزرگان محدّثین آن را روایت کردهاند

۱. سورهٔ شوری، آیه ۲۳ (بگو از شما بر تبلیغ بر رسالت خود، مزدی نمیخواهم مگر دوستی در خویشان خود را)

٢. ينابيع المودّة، ج ٣ ص ٢٩٢

٣. كشف الغطاء، جلد ١ صفحه ٧

اکتفا می شود، و از آن مجموعه دو روایت ذکر می گردد:

اوّل: روایتی که شیخ صدوق الله از امام پنجم الله از جابر بن عبدالله انصاری روایت می کند، که گفت: وارد شدم بر فاطمه الله و در مقابل او لوحی بود که در آن اسمای اوصیا بود؛ پس شمردم، دوازده نفر، آخر آنان قائم بود، سه از آنان محمد و چهار از آنان علی بود. ا

دوم: حدیثی است که مشتمل بر اخبار غیبی است و متن آن شاهد صدور از مقام عصمت است، که اکابر محدثین خاصه مانند شیخ مفید، شیخ کلینی، شیخ صدوق و شیخ طوسی(اعلی الله مقامهم) از عبدالرحمن بن سالم از ابی بصیر از امام ششم علی نقل کردهاند، و مضمون قریب به روایت این است که:

پدرم به جابر بن عبدالله انصاری فرمود: همانا من به تو حاجتی دارم، کدام وقت برای تو آسان تر است که تو را در خلوت ببینم، تا از آن سؤال کنم ؟

جابر گفت: هر وقتی که شما دوست بدارید.

پس در بعضی از ایام با جابر خلوت کرد، و به او فرمود: ای جابر، به من خبر ده، از لوحی که در دست مادرم فاطمه ایک دختر رسول خدا ایک دیده ای و آنچه مادرم به تو خبر داد که در آن لوح نوشته بود.

جابر گفت: خدا را شاهد می گیرم که در حیات رسول خدا الله این نیزد مادرت فاطمه این رفتم، و او را به ولادت حسین الله تهنیت گفتم، و در دو دست او لوح سبزی دیدم که گمان کردم از زمرد است، و در آن نوشتهٔ سفیدی، شبیه رنگ خورشید دیدم. به او گفتم: پدر و مادرم به فدایت، ای دختر رسول خدا این لوح چیست؟

پس فرمود: این لوحی است که خدا به رسول خود هدیه کرده است؛ در آن اسم پدرم و اسم شوهرم، و اسم دو پسرم و اسم اوصیای از فرزندانم هست و پدرم آن را به من عطا فرموده که مرا به آن بشارت بدهد.

١. كمال الدين و تمام النعمة، صفحة ٢۶٩.

ائمّة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة الم

جابر گفت: مادرت فاطمه الله آن لوح را به من داد، و من آن را خواندم، و نسخهای از آن نوشتم.

پدرم فرمود: ای جابر، آیا آن نسخه را بر من عرضه میکنی؟

گفت: آری. پس پدرم با او به منزل جابر رفت، پس صحیفهای از پوست رقیق بیر ون آورد، فرمود: ای جابر، تو در نوشتهٔ خود نظر کن تا من بر تو بخوانم.

جابر در نسخهٔ خود نظر کرد و پدرم آن را قرائت کرد، حرفی با حرفی مخالف نبود. جابر گفت: خدا را شاهد می گیرم که در لوح این چنین نوشته دیدم:

بسم الله الرحمن الرحيم اين كتابي است از خداوند عزيز حكيم براي محمد پیغمبر او، و نور او، و سفیر او، و حجاب او، و دلیل او، که روح الأمين آن را از نزد رب العالمين نازل كرده است. اي محمّد، تعظيم كن اسمای مرا، و شکر کن نعمتهای مرا، و انکار مکن آلای مرا (الطاف باطنی مرا)، همانا منم خداوندی که به جز من خدایی نیست. شکنندهٔ جبّاران، دولت رساننده به مظلومان، جـزا دهـندهٔ روز جـزا؛ هـمانا مـنم خداوندی که به جز من خدایی نیست، هر کس به غیر فضل من امیدوار باشد، یا از غیر عدل من بترسد او را عذابی کنم که احدی از جهانیان را به آن عذاب نكرده باشم؛ پس مرا عبادت كن، و بـر مـن تـوكّل كـن، هـمانا ییغمبری نفرستادم که ایامش کامل شود، و مدّتش منقضی گردد، مگر آن كه برايش وصيّى قرار دادم؛ و همانا من فضيلت دادم تـو را بـر انبيا، و فضلیت دادم وصیّ تو را بر اوصیا، و گرامی داشتم تو را به دو شبلت و دو سبطت، حسن و حسين ؛ پس حسن را بعد از تمام شدن مدت پدرش معدن علم خود قرار دادم، و حسين را خزانهدار وحيي خود قرار دادم، و او را اکرام کردم به شهادت و ختم کردم برای او به سعادت، پس او افضل از هر شهيدي است، و درجهٔ او از تمام شهدا بالاتر است، كلمهٔ تامهٔ خود را با او، و حجت بالغهٔ خودم را نزد او قرار دادم، به وسيلهٔ عترت او ثواب مي دهم و عقاب مى كنم، اوّل أنان على است، سيد العابدين و زينت اولياي گذشته

من، ويسر او شبيه جدّ محمو داو، محمد است كه باقر ـ شكافنده ـ علم من، و معدن حکمت من است، به زودی هلاک می شوند کسانی که در جعفر شک و ریب کنند، کسی که بر او رد کند، مثل کسی است که بر من رد کرده است، حقّ است قول از من كه هر آينه مقام جعفر را گرامي مي دارم، و او را در پیروان و یاوران و دوستانش مسرور می گردانم، بعد از او موسی است، که در زمان او فتنهٔ کو ر تاریک فراگیر شود، برای این که رشتهٔ فرض من منقطع نمی شود، و حجت من مخفی نمی گردد، همانا اولیای من با جام سرشار سیراب می شوند، کسی که یکی از آنان را انکار کند نعمت من را انكار كرده است، و كسى كه آيهاي از كتاب من تغيير دهد بر من افترا بسته است؛ و هنگامی که منقضی شده مدّت موسی بندهٔ من و حبیب من، و مختار من، وای بر افترا بندان و انکار کنندگان در علیّ، ولیّ من، و یاور من، و کسی که بارهای سنگین نبوّت را بر دوش او می گذارم، و او را به شدّت و قوّت در انجام آنها امتحان می کنم، او را عفریت مستکبری می کشد، و در شهري كه أن را بندهٔ صالح بنا كرده، يهلوي بدترين خلق من دفن مي شود؛ حق است قول از من، او را مسرور مي كنم به محمد پسر او، و خليفهٔ او بعد از او، و وارث علم او، پس او معدن علم من، و موضع سرٌ من و حجت من بر خلق من است، ایمان نمی آورد بندهای به او مگر آن که بهشت را جایگاه او قرار مى دهم، و شفاعتش را نسبت به هفتاد تن از اهل بيتش كه همهٔ آنان سزاوار آتش باشند مي پذيرم ؛ و ختم مي كنم به سعادت براي پسرش عليّ، وليّ من و ياور من، و شاهد در خلق من، و امين من بر وحيي من ؛ از او بيرون مي آو رم دعوت كنندهٔ به راهم، و خزينه دار علمم، حسن را؛ و كامل مى كنم أن رابه پسر او، محم د، كه رحمة للعالمين است، بر اوست كمال موسى، و بهاء عيسى، و صبر ايوب؛ در زمان او اولياى من ذليل مى شوند، و سرهای آنان را مانند سرهای ترک و دیلم به یکدیگر هدیه میکنند، کشته می شوند، و سوزانده می شوند، و ترسان و بیمناک و هراسانند، زمین به خونشان رنگین می شود، و نالهٔ زنانشان بلند می شود، آنان به حق اولیای

ائمّة اثناعشر المِينِكُ

من هستند، به آنان هر فتنهٔ کور تاریکی و سختی را دفع میکنم، و به آنان زلزلههاکشف و سنگینیها و زنجیرها را دفع میکنم، آنانند که بر آنان است صلوات از پروردگارشان و رحمت پروردگارشان، و آنانند هدایت شدگان. ا

بعد از اتمام حدیث، ابوبصیر به عبدالرحمن بن سالم گفت: اگر در تمام روزگارت حدیثی به جز این حدیث نشنوی، همین یک حدیث تو را کفایت می کند، آن را از نا اهل پنهان بدار.

ادلّهٔ امامت ائمّهٔ معصومین بیش از آن است که در این مختصر بگنجد، ولی به منظور معرفت مقام والای امامت این بحث را به ذکر روایتی ختم می کنیم، و آن روایتی است که شیخ المحدّثین محمد بن یعقوب کلینی از محمد بن یحیی (که نجاشی در شأن او می گوید: شیخ اصحابنا فی زمانه، ثقة، عین، و قریب به شش هزار روایت نقل فرموده) و او از احمد بن محمد بن عیسی (شیخ القمیّین و وجههم و فقیههم غیر مدافع، و از اصحاب حضرت رضا و حضرت جواد و حضرت هادی بیش و او از اصحاب حضرت رضا و حضرت بواد و و خورت است که اجماع بر صحّت روایتی است که از او به سند صحیح نقل شود، و از اصحاب موسی بن جعفر و ابی الحسن الرضاعی است) و او از اسحاق بن غالب (که گذشته از توثیق خاصّ، کسی است که مانند صفوان بن یحیی از او روایت کرده است ) و او از ابی عبدالله بیش روایت کرده است در خطبهای که آن حضرت حال و صفات ائمّه را ذکر می کند، و چون لطف خاصّی در کلام امام بیش است که قابل وصف نیست، قسمتی از متن حدیث ذکر می شود:

عن أبي عبدالله على في خطبة له يذكر فيها حال الأئمة الملكي و صفاتهم: ان الله عز و جل أوضح بأئمة الهدى من أهل بيت نبينا عن دينه، و أبلج بهم عن سبيل منهاجه، و فتح بهم عن باطن ينابيع علمه، فمن عرف من أمّة محمد الملكية

١. اصول كافي، جلد ١، صفحة ٥٢٧ (باب ماجاء في الاثني عشر)

و اجب حقّ امامه، و جد طعم حلاوة ايمانه، و علم فضل طلاوة اسلامه، لأنّ الله تبارك و تعالى نصب الامام علماً لخلقه، و جعله حجة على أهل موادّه و عالمه، و ألبسه الله تاج الوقار، و غشّاه من نور الجبّار، يمدّ بسبب الى السماء، لا ينقطع عنه موادّه، و لا ينال ما عند الله الآبجهة أسبابه، و لا يقبل الله أعمال العباد إلا بمعرفته، فهو عالم بما يرد عليه من ملتبسات الدَّجي، و معميّات السنن، و مشبّهات الفتن، فلم يزل الله تبارك و تعالى يختارهم لخلقه من ولد الحسين العلامن عقب كلّ إمام يصطفيهم لذلك و يجتبيهم، ويرضى بهم لخلقه و يرتضيهم، كلّ ما مضى منهم إمام نصب لخلقه من عقبه إماماً علما بـيّناً، و هادياً نيّراً، و إماماً قيّماً، و حجّة عالماً، أئمّة من الله، يهدون بالحقّ و به يعدلون، حجج الله و دعاته و رعاته على خلقه، يدين بهديهم العباد و تستهلّ بنورهم البلاد، و ينمو ببركتهم التلاد، جعلهم الله حياة للأنام، و مصابيح للظلام، و مفاتيح للكلام، و دعائم للاسلام، جرت بذلك فيهم مقادير الله على محتومها. فالامام هو المنتجب المرتضى، و الهادي المنتجى، و القائم المرتجى، اصطفاه الله بذلك و اصطنعه على عينه في الذرّ حين ذرأه، و في البريّة حين برأه، ظلّا قبل خلق نسمة عن يمين عرشه، محبوًّا بالحكمة في علم الغيب عنده، اختاره بعلمه، و انتجبه لطهره، بقية من آدم الله و خيرة من ذريّة نوح، و مصطفى من آل إبراهيم، و سلالة من إسماعيل، و صفوة من عـترة مـحمّد عَلَيْشُكَاتُ لم يــزل مرعيًّا بعين الله، يحفظه و يكلؤه بستره، مطروداً عنه حبائل إبليس و جنوده، مدفوعاً عنه وقوب الغواسق و نفوث كلّ فاسق، مصروفاً عنه قوارف السوء، مبرّءاً من العاهات، محجو باً عن الآفات، معصو ماً من الزّلات، مصو ناً عن الفواحش كلّها، معروفاً بالحلم و البرّ في يفاعه، منسوباً إلى العفاف و العلم و الفضل عند انتهائه، مسنداً إليه أمر والده، صامتاً عن المنطق في حياته. فإذا انقضت مدّة والده، إلى أن انتهت به مقادير الله إلى مشيئته، و جاءت الإرادة من الله فيه إلى محبّته، و بلغ منتهى مدّة والده المي فمضى و صار أمر

ائمّة اثناعشر الله المحمد المح

الله إليه من بعده، و قلده دينه، و جعله الحجّة على عباده، و قيّمه في بلاده، و أيّده بروحه، و آتاه علمه، و أنبأه فصل بيانه، و استودعه سرّه، و انتدبه لعظيم أمره، و أنبأه فضل بيان علمه، و نصبه علماً لخلقه، و جعله حجّة على أهل عالمه، و ضياء لأهل دينه، و القيّم على عباده، رضى الله به إماماً لهم ... \.

۱. اصول کافی، جلد ۱، صفحهٔ ۲۰۳، کتاب الحجة باب نادر جامع فی فضل الامام وصفاته حدیث ۲ (همانا خداوند عزّ وجلّ به وسیلهٔ پیشوایان هدایت از اهل بیت پیغمبر ما، دینش را واضح و راهش را روشن کرد، و باطن چشمههای علمش را به وسیلهٔ آنان گشود، پس هرکس از امّت محمّد گوشگ حق واجب امامش را بشناسد طعم حلاوت ایمانش را بیابد، و فضل خرّ می اسلامش را بداند، زیرا خداوند تبارک و تعالی امام را نشانه ای بر خلقش نصب کرده، و او را حجّت بر اهل فیوضات و جهانش قرار داده، و تاج وقار را بر او پوشانده، و او را به نور جبّار پوشانده است. او به سببی به سوی آسمان کشیده می شود، فیوضاتش از او منقطع نمی شود، و آنچه نزد خداست جز به جهت اسباب او به دست نمی آید، و خداوند اعمال بندگانش را جز به معرفت او قبول نمی کند. پس او عالم است به مشکلات تاریکی که بر او وارد می شود، و معمّاهای سنّتها و مشبّهات فتنه ها. خداوند تبارک و تعالی همیشه ائمّه را از اولاد حسین گینه، از فرزند هر امامی برای خلق خود اختیار می کند، و آنان را برای امور خلق انتخاب نموده و بر می گزیند، و خدا به آنان برای خلق خود راضی و آنان را می پذیرد.

هرگاه یکی از ایشان رحلت کند از فرزندان او امامی بزرگوار آشکار، رهبری نور بخش، پیشوایی سرپرست و حجتی عالِم برای خلقش نصب نماید، پیشوایانی از طرف خداوند که به حقّ هدایت میکنند، و به حقّ داوری میکنند ـ و مردم را به حقّ راست می دارند \_ حجّتهای خدا و داعیان به او و مدیران بر خلق خدا از جانب او میباشند، بندگان خدا به هدایت آنان دیندار میشوند، و شهرها به نور ایشان روشن و آشکار میشود، و به برکت ایشان ثروتهای کهنه نمو میکند.

خداوند ایشان را حیات مردم و چراغهای تاریکی و کلیدهای کلام و پایههای اسلام قرار داده است، مقدّرات حتمی خداوند به آن در ایشان جاری شده است. پس امام همان برگزیدهٔ پسندیده و هدایت کنندهٔ محرم اسرار، و قائمی است که امید به اوست. خداوند او را به آن برگزیده، و هنگامی که در عالم ذرّ او را آفریده به نظر خود او را ساخته، و در خلق و مردم قبل از این که جانداری بیافریند، او را سایهای در یمین عرش آفریده، در حالی که بخشیده شده به او حکمت در علم غیب نزد خداوند، او را به علم خود اختیار کرده و به جهت طهار تش او را برگزیده، در حالی که باقی ماندهٔ از آدم الله و اختیار شدهٔ از ذریّهٔ نوح الله و برگزیده از آل ابراهیم الله و سلالهٔ از اسماعیل الله و تصفیه شده از عترت محمّد الله است.

همیشه به نظر خدا از او مراقبت شده، و به ستر خود او را حفظ و مواظبت مینماید، در حالی که از او دامهای شیطان و لشکرش رانده شده، پیش آمدهای شب هنگام و افسون هر فاسقی از او دفع شده، رو آوران بدی از او ۱۵۸

هر چند هر جملهای از این حدیث شریف شرح مفصّلی دارد، ولی به بیان بعضی از نکات در چند جمله اکتفا می شود:

الف: امام على در جملهٔ اوّل موضوع خطبه را ائمهٔ هدی الله قرار داده، چون ضرورت وجود امام برای امّت روشن است: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنُاسٍ بِإِمُبِهِمْ ﴾ و امام امّت هم باید امام هدایت باشد، چنان که خداوند متعال فرموده است: ﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَرْتَ هُنُورُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ٣. معرفت امام هدایت نیز أَرْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ ٢ ، ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ٣. معرفت امام هدایت نیز متوقف بر معرفت هدایت است، و معرفت هدایت محتاج به مطالعه و تدبّر در آیات واردهٔ در این موضوع در قرآن مجید است که عدد آن بیش از دویست و نود می باشد، و شرح هر یک در این مختصر نمی گنجد، زیرا هدایت، کمال خلقت است: ﴿ قَالَ رَبُنَا وَشُرِى اَنْذِى ظَفَةُ فَسَوّى ﴾ ٢ ، ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى \* ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى \* وَ النّبِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ ٥ و هدایت هر مخلوقی به تناسب خلقت اوست، و چون خلقت انسان، و چون خلقت انسان بر اساس احسن تقویم است هدایت او بالاترین کمال عالَم امکان است،

<sup>→</sup> رو برگردانیده شده، از فسادها مبرا، و از آفتها محجوب، و از لغزشها معصوم، و از همهٔ زشتیها مصون.

در جوانی به حلم و نیکوکاری معروف، و در انتها و پیری به عفّت و علم و فضل منسوب، اعتماد شده به او امر پدرش، در حالی که از سخن گفتن در زمان حیات پدرش ساکت بوده، پس آنگاه که مدّت پدرش منقضی شد تا این که مقدّرات خداوند نسبت به او به پایان رسید، و خواست خدا او را به سوی محبّت خود رساند، و نهایت مدّت پدرش برسید پس او رحلت نمود، و امر خدا بعد از او به وی رسید، و امر دین خود را به گردن او نهاد و او را حجّت بر بندگان و سر پرست خود در بلادش قرار داد، و او را به روح خود مؤیّد کرد، و علم خود را به او داد، و او را به بیان فصل خود \_ که حق را از باطل جدا می کند \_ خبر داد، و سر خود را به او سپرد، و او را برای امر عظیم خود دعوت نمود، و او را به فضل بیان علم خود خبر داد، و او را علم خلق خود نصب کرد، و حجّت بر اهل جهانش و روشنایی برای اهل دینش و سر پرست بر بندگانش قرار داد، او را به امامت برای امّت پسندید...)

۱. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۷۱ (روزی که بخوانیم هر مردمی را به پیشوای ایشان)

۲. سورهٔ سجده، آیهٔ ۲۴ (و قرار دادیم از ایشان پیشوایانی که هدایت کنند به امر ما)

۳. سورهٔ رعد، آیهٔ ۷(این است و جز این نیست که تو انذار کنندهای ، و برای هر قومی هدایت کنندهای است)

۴. سورهٔ طه، آیهٔ ۵۰(گفت: پروردگار ما آن کسی است که به هر چیزی آفرینش آن را داد پس هدایت کرد)

۵. سورهٔ اعلی، آیهٔ ۱ تا ۳ (تسبیح بگو، نام پروردگارت را که بر تر است، آن که آفرید پس تسویه کرد. و آن کـه تقدیر کرد پس هدایت نمود)

ائمّة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة اثناعشر الكِلا المّامة الم

و بزرگترین نعمتی است که به اشرف مخلوقات عنایت شده: ﴿ وَ یُبّم ّ نِعْمَتَهُ عَلَیْكَ وَ یَهْدِیكَ صِرِّطًا مُسْتَقِیمًا ﴾ ا. در این حدیث شریف امام به عنوان «ائمّة الهدی» عظمت مقام امامت را بیان کرد، و بلکه برای اهل نظر خصایص امام را روشن نمود، که چنین ملزومی چه لوازمی دارد؛ و بعد از اجمال، به تفصیل پرداخت و از نقش وجود امام در دین شروع کرد، که خداوند تفسیر قانون خود را به آرای خلق که معرض خطا و اختلاف است واگذار نکرده، زیرا با این دو آفت، غرض از تشریع دین نقض شده، و به جای نور هدایت، امّت به ظلمات ضلالت گرفتار می شود؛ بلکه به ائمهٔ هدی نقطه های ابهامی را که برای بشر در اصول و فروع دین پیدا می شود واضح کرده است: «ان الله عزّ و جلّ اوضح بائمة الهدی من اهل بیت نبینا عن دینه».

ب: چون انسان به مقتضای فطرت، در جستجوی خالق و آفرینندهٔ خویش است، و این فطرت جز به رسیدن به راه خدا که دین خداست و استقامت بر آن راه، به مقصود خود نایل نخواهد شد: ﴿ قُلْ هَادِهِ سَبِیلِیٓ أَدْعُواْ إِلَی ٱللَّهِ عَلَیٰ بَصِیرَةٍ أَنَا وَ مَنِ مقصود خود نایل نخواهد شد: ﴿ قُلْ هَادِهِ سَبِیلِیٓ أَدْعُواْ إِلَی ٱللَّهِ عَلَیٰ بَصِیرَةٍ أَنَا وَ مَنِ اتَّبَعَنِی ﴾ و با این که عوامل انحراف از راه خدا ـ از خطاها و هوسها و راهزنان این راه از شیاطین جنّ و انس ـ در هر زمان به فرمودهٔ قرآن موجود است: ﴿ وَ لَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِیلِهِ ﴾ آ، ﴿ إِشْتَرَواْ بِأَیَاتِ ٱللَّهِ ثَمَنًا قَلِیلًا فَصَدُّواْ عَن سَبِیلِهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ یَعْمَلُونَ ﴾ وجود راهبری لازم است که غرض از تکوین این فطرت ـ که رسیدن به خداست ـ و تشریع صراط مستقیم دین ـ که راه رسیدن به خداست ـ به روشنگری او محقّق شود: « وابلج عن سبیل منهاجه ».

ج: غرض از خلقت عقل در انسان، رسیدن به حقیقت علم و معرفت است، و استدعای ذاتی انسان از خالقِ عقل و ادراک این است که: پروردگارا هر چیز را چنان

۱. سورهٔ فتح، آیهٔ ۲ (و تمام کند نعمتش را بر تو، و هدایت کند تو را به راهی راست)

۲. سورهٔ یوسف، آیهٔ ۱۰۸ (بگو این است راه من، دعوت میکنم به سوی خدا بر بصیرت، من و هر کس پیروی کند مرا)

٣. سورهٔ أنعام، آيهٔ ١٥٣ (و پيروي نكنيد راهها راكه پراكنده كند شما را از راه او)

۴. سورهٔ توبه، آیهٔ ۹ (فروختند آیات خدا را به بهایی کم، پس بازداشتند از راه او، هر آینه زشت است آنچه که میکردند.)

که هست به من بنمایان، و می خواهد بداند از کجا آمده و در کجاست و به کجا می رود، و آغاز و انجام وجود خود و جهان چیست؟ و عطش ادراک انسان جز به رسیدن به آب حیات علم الهی رفع نخواهد شد، و گرنه عاقبت حکمت هم که حیرة الکمل است، آن است که بداند که نمی داند. به این جهت وجود انسانی الهی لازم است که راه به چشمه های علوم الهی داشته باشد و به دست او لب تشنگان حقیقت سیراب شوند، و غرض از تکوین عقل و ادراک حاصل شود، چنان که امام ملیلا در نصّ معتبر فرمود: «من زعم ان آلله یحتج بعبد فی بلاده ثم یستر عنه جمیع ما یحتاج الیه فقد افتری علی الله » ا.

آری! این گمان که خداوند متعال کسی را بر بندهای حجّت قرار دهد، و آنچه او به آن محتاج است از آن حجّت بپوشاند و علم آنها را به او ندهد، افترایی است که منشأ آن نشناختن علم و قدرت و حکمت لایتناهی است، از این جهت فرمود: «و فتح بهم عن باطن ینابیع علمه ».

د: «والبسه تاج الوقار» تاج وقاری که بر سر امام است علم و قدرت است: «فدلالة الامام فیما هی ؟ قال: فی العلم و استجابة الدعوة » آزیرا منشأ اضطراب و سبکی انسان، جهل و عجز است و چون امام معلّم کتاب خداست و به نصّ حدیث ثقلین بین او و کتاب الله جدایی نیست، و کتاب هم به مقتضای ﴿ وَ نَزَّلْنَا عَلَیْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْیَناً لّكُلِّ شَعْءٍ ﴾ آبیان هر چیزی است ـ ممكن نیست به هر علمی که در کتاب خداست محیط نباشد، و این نکته از این حدیث معتبر استفاده می شود:

«عن ابن بكير عن ابى عبدالله عليه قال: كنت عنده فذكروا سليمان و ما اعطي من العلم و ما او تي من الملك، فقال لى: و ما اعطي سليمان بن داود اتّما كان عنده حرف واحد من الاسم الاعظم، و صاحبكم الذى قال الله قل كفى بالله

١. بحار الانوار، جلد ٢٤، صفحة ١٣٩

۲. بحار الانوار، جلد ۲۵، صفحهٔ ۱۲۴ (پس نشانهٔ امام در چیست؟ فرمود: در علم و استجابت دعوت)

٣. سورهٔ نحل، آيهٔ ٨٩ (و نازل كرديم بر تو كتاب را بيان كننده اي براي همه چيز)

ائمّة اثناعشر اللَّيْكِ 181

شهيداً بينى و بينكم و من عنده علم الكتاب، وكان و الله عند على علم الكتاب، فقلت: صدقت و الله، جعلت فداك » ١

و امام با ارتباط به امر الله صاحب دعوت مستجابه است، و با این علم و قدرت، ملبّس به تاج و قار است.

ه: «وغشّاه من نور الجبّار» چون نور به اسم مقدّس جبّار اضافه شده و مضاف به هر اسمی از اسماء الهی خصوصیّت آن اسم را به مقتضای اضافه کسب می کند، و خداوند به اسم مقدّس جبّار، جبر کنندهٔ هر انکساری است « یا جابر العظم الکسیر » آلذا امام از نور جبّار پوشیده شده است تا شکستهایی را که بر پیکر اسلام و مسلمین پیدا می شود به آن نور جبر کند.

و: «ائمّة من الله یهدون بالحق و به یعدلون» امام کسی است که به اختیار خدا مختار، و به اصطفاء و برگزیدن او مصطفی، و به انتخاب او مجتبی برای امامت و رهبری است؛ به این جهت هر امامی که از دنیا برود خداوند پس از او نصب کند امامی را، که عَلَمی آشکار، و هدایت کنندهای نور بخش، و رهبری سرپرست، و حجّتی عالِم باشد، تا غرض از خلقت انسان و بعثت پیغمبران که در دو کلمه خلاصه می شود حاصل شود، و آن دو کلمه، هدایت به حقّ و عدالت به حقّ است که عصارهٔ حکمت نظری و عملی و منتهای کمال عقلی و ارادی انسان است، و تحقّق این دو امر هم جز به وسیلهٔ عقلی که هر چیزی را چنانچه هست بداند، و ارادهای که هر کار را چنانچه سزاوار است انجام دهد که همان صاحب منصب عصمت علمی و عملی است ممکن نیست، و به این جهت فرمود: «ائمة من الله یهدون بالحق و به یعدلون».

۱. بحار الانوار، جلد ۲۶، صفحهٔ ۱۷۰ (ابن بكير گفت: نزد ابي عبدالله على بودم، پس ياد كردند سليمان را و آنچه او از علم و ملک داده شده، پس فرمود براى من: و چه به سليمان بن داوود داده شده، اين است و جز اين نيست كه نزد او يک حرف از اسم اعظم بود، و صاحب شما آن كسى است كه خداوند فرموده: «بگو كفايت مىكند به الله كه شاهد است بين من و بين شما و آن كس كه نزد اوست علم كتاب» و بود والله نزد على علم كتاب. پس گفتى والله، فدايت شوم)

٢. بحار الانوار، جلد ١٢، صفحه ٣١٩ (اي جبر كننده استخوان شكسته)

ز: «اصطفاه الله بذلك و اصطنعه على عينه في الذّر حين ذرأه » امام كسى است كه خداوند متعال در عالم ذرّ، گوهر وجود او را در يمين عرش خود ساخته است و زير نظر خود تربيت كرده، و در علم غيبي كه نزد اوست كه احدى راه به آن ندارد: ﴿ إِلّا مَنِ ٱرْتَضَيٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ أبه او حكمت بخشيده است؛ و در اين نشأه از جهت نَسَب، بهترين ذريّه نوح و برگزيده آل ابراهيم و سلالهٔ اسماعيل و صفوهٔ از عترت محمّد ﷺ است. و جسم او مبرّا از تمام عيوب و روح او معصوم از هر لغزش و مصون از هر گناه است. ابليسي كه گفت: ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ آاز ذات قدس او به قدرت: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ ﴾ "مطرود است.

«و صار امر الله اليه من بعد » امراللهي كه بعد از هر امامي به امام بعد از او مي رسد امرى است كه در حديث صحيح امام ششم الحلا فرمود: «ان الله واحد متوحد بالوحدانية، متفرد بامره فخلق خلقا فقد رهم لذلك الامر، فنحن هم يا ابن ابي يعفور، فنحن حجج الله في عباده و خزّانه على علمه و القائمون بذلك ». \*

۱. سورهٔ جنّ، آیهٔ ۲۷ (مگر آن کسی که پسندد از رسول)

۲. سورهٔ ص، آیهٔ ۸۲، ۸۳ (پس به عزّت تو سوگند که هر آینه گمراهشان سازم همگی را، جز بندگان تو از ایشان
 که خالص شده باشند)

٣. سورهٔ حجر، آيهٔ ۴۲ (همانا بندگان من براي تو بر آنها نيست سلطنتي)

۴. کافی، جلد ۱، صفحهٔ ۱۹۳ (همانا خداوند یکی است، متوحد به یگانگی است و متفرّد است بـه امـرش، پس آفرید خلقی را و مقدّر کرد او را برای آن امر، پس ما همانان هستیم یا ابن ابی یعفور، پس ما حـجّتهای خـدا هستیم در بندگانش و خزینه داران او هستیم بر علمش، و قائم به آن هستیم)

۵. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۸۵(و می پرسند تو را از روح، بگو روح از امر پروردگار من است)

۶. کافی، جلد ۱، صفحهٔ ۲۷۳

ائمّـة اثناعشر المِلِلا المُلَّمَةِ اثناعشر المِلالا

«و آتاه علمه» و علم خود را به او داده است. به نصّ صحیح از امام پنجم الله برای خدا دو علم است، علمی که به جز او کسی آن را نمیداند، و علمی که به ملائکه و پیغمبران تعلیم کرده، و آنچه به ملائکه و فرستادگانش تعلیم کرده امام میداند. ا

«و استودعه سرّه» و سرّ خود را به او سپرده، و در حدیث صحیح ابوالحسن الله فرمود: سرّ الله را خدا به جبرئیل سپرد، و جبرئیل به محمّد الله الله را خدا به جبرئیل سپرد، و جبرئیل که خدا خواست سپرد. ۲

ط: «رضی الله به اماماً لهم» تردیدی نیست که امّت نیازمند به امام است، و امام امّت باید مرضی خدا باشد، خدایی که بین علم و جهل، علم را می پسندد: ﴿ قُلْ هَلْ یَسْتَوِی الَّذِینَ یَعْلَمُونَ وَ الَّذِینَ لاَیَعْلَمُونَ ﴾ آ، و بین سالامت و آفت، سالامت را می پسندد: ﴿ یَهْدِی بِهِ اللّهُ مَنِ اَتَّبَعَ رِضُونَهُ سُبُلَ السَّلَم ﴾ آ و بین حکمت و سفاهت، حکمت را می پسندد: ﴿ یَوْتِی الْحِکْمَةَ مَنْ یَشَآءُ وَ مَنْ یُوْتَ الْحِکْمَةَ فَقَدْ أُوتِی خَیْرًا کَثِیرًا ﴾ آ و بین عدل و فسق، عدل را می پسندد: ﴿ إِنَّ الله یَا مُرُ بِالْعَدْلِ وَ الْإِحْسَانِ ﴾ آ و بین حق و باطل، حق را می پسندند: ﴿ وَ قُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَ زَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ اللهِ الرَّحْمَانُ وَ قَالَ بین صواب و خطا، صواب را می پسندد: ﴿ لاَ یَتَکَلَّمُونَ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَانُ وَ قَالَ مَوْبًا ﴾ آ می را به امامت امّت می پسندد که امامت او امامت علم و عدل و سلامت و حکمت و صواب و حق و هدایت باشد؛ و با آن که انتخاب احسن محبوب خداست:

١. بحار الانوار، جلد٢٤، صفحة ١٤٣

٢. بحار الانوار، جلد ٢، صفحة ١٧٥

٣. سورهٔ زمر، آیهٔ ۹ (بگو آیا بر ابر ند کسانی که می دانند و کسانی که نمی دانند)

۴. سورهٔ مائده، آیهٔ ۱۶ (هدایت می کند به او خداوند، کسی را که پیروی کند رضای او را به راههای سلامت)

۵. سورهٔ بقرة، آیهٔ ۲۶۹ (خدا می دهد حکمت را به هر کس که می خواهد، و به هر کس که حکمت داده می شود خیر بسیار به او داده شده است)

٤. سورة نحل، آية ٩٠ (همانا خداوند أمر ميكند به عدل و احسان)

٧. سورهٔ اسراء، آيهٔ ٨١ (و بگو حق آمد و باطل نابود شد همانا باطل نابود شدني بود)

۸. سورهٔ نباء، آیهٔ ۳۸ (سخن نمی گویند مگر آن کس که خداوند رحمان به او اذن دهد، و صواب گفت)

﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ أو امر به اخذ به احسن مى كند: ﴿ وَ أُمُرْ قَوَمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ آو امر به قول احسن مى كند: ﴿ وَ قُل لِّعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ آو هنگام مجادله، امر به جدال به احسن مى كند: ﴿ وَ جَلْدِ لْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ آو هنگام دفع، امر به دفع به احسن مى كند: ﴿ إِدْفَعْ بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ و خود جزا به احسن مى دهد: ﴿ وَ لَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ و احسن الحديث را نازل مى كند: ﴿ اَللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ آيا ممكن است براى و احسن الحديث را نازل مى كند: ﴿ اَللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ آيا ممكن است كه در امامت امّت به جز احسن كه اكمل و افضل و اعلم و اعدل و جامع صفاتى است كه در ايب نحديث است كسى را بيسندد؟!

و با آن که امر به اتباع احسن مستلزم متبوعیت احسن است، چگونه ممکن است به امامت و متبوعیت غیر احسن راضی شود؟!

﴿ وَ مَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ أو به اين جهت فرمود: «و انتدبه لعظيم امره و انبأه فضل بيان علمه و نصبه علماً لخلقه و جعله حجة على اهل عالمه و ضياء لاهل دينه و القيم على عباده رضى الله به اماماً لهم ».

۱. سورهٔ زمر، آیهٔ ۱۸ (آنان که میشنوند گفتار را، پس پیروی میکنند نیکو تر آن را)

۲. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۴۵ (و امر کن قوم خودت راکه بگیرند به نیکو تر آن)

٣. سورهٔ اسراء، آيهٔ ٥٣ (و بگو براي بندگان من كه بگويند آنچه را كه آن نيكو تر است)

۴. سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۵ (و مجادله کن با آنان به آنچه که آن نیکوتر است)

۵. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۹۶ (دفع کن به آنچه که آن نیکوتر است)

سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۷ (و هر آینه البته جزا می دهیم ایشان را به نیکو تر از آنچه که بودند عمل می کردند)

٧. سورهٔ زمر، آيهٔ ٢٣ (خدا نازل كرد بهترين حديث را)

۸. سورهٔ مائده، آیهٔ ۵۰(و کیست نیکو تر از خدا در حکم برای قومی که یقین دارند)

## امام زمان ﷺ

نظر به روایت فریقین از رسول خدا گرایگات که می فرماید: کسی که بـمیرد و امـام زمانش را نشناسد به مرگ جـاهلیت مـرده است، اهـر چـند مـعرفت تـفصیلی امـام زمان الله میسر نیست، ولی به معرفت اجمالی به نحو اختصار اکتفا می شود.

وجود امام معصوم در هر زمان، به دلیل عقلی و نقلی لازم است، که در بحث امامت گذشت.

## دليل عقلي

اجمال بعضی از ادلّهٔ عقلیّه این است که نبوّت و رسالت به پیغمبر خاتم المسلط ختم شد، ولی قرآنی که بر آن حضرت نازل شده ـ برای همیشه ـ برنامهٔ تعلیم و تربیت انسان است، و نیازمند به معلّم و مربّی میباشد، و قوانین آن برای تضمین حقوق انسان مدنی بالطّبع است و محتاج به مفسّر و مجری است. زیرا غرض از بعثت محقّق نمی شود مگر به وجود معلّمی که عالم باشد به آنچه در قرآن است، و متخلّق باشد به اعلی مرتبهٔ فضایل اخلاقی ـ که مقصود از «انّما بعثت لاتمّم مکارم آلأخلاق» آست ـ

۱. رجوع شود به پاورقی صفحهٔ بعد، شمارهٔ ۲ و ۳.

۲. بحارالانوار، جلد ۱۶، صفحهٔ ۲۱۰(این است و جز این نیست که مبعوث شدم برای اینکه تمام کنم مکارم اخلاق را)

و همچنین منزّه باشد از هر خطا و هوای، تا غرض خداوند که کمال علمی و عملی انسان است حاصل شود: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَ ٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾. ا

خلاصه این که قرآن کتابی است که به منظور اخراج تمام افراد بشر از ظلمات فکری و اخلاقی و عملی، و ورود به عالم نور نازل شده است: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ فَكری و اخلاقی و عملی، و ورود به عالم نور نازل شده است: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ و حصول چنین منظوری ممکن نیست مگر به وسیلهٔ انسانی که خود از تمام ظلمات رسته، و افکار و اخلاق و اعمال او سراسر نور باشد، و این همان امام معصوم است.

و اگر چنین انسانی نباشد تعلّم کتاب و حکمت و قیام به قسط در امّت چگونه میسّر میشود؟ و قرآنی که برای رفع اختلاف آمده، از ناحیهٔ افکار خطاکار و نفوسِ اسیر هواها و هوسها، خود وسیله و ابزار اختلاف میگردد.

آیا خداوندی که در خلقت انسان، برای مراعات احسن تقویم، از نقش ابرو برای صورت او فرو گذار نکرده، ممکن است کتابی به منظور مذکور بفرستد و غرض از ارسال رُسُل و انزال کتب راکه تصویر سیرت انسان در احسن تقویم است باطل کند؟! با توجّه به آنچه گذشت روشن می شود نکتهٔ کلام رسول خدا آلیسی که در کتب عامّه روایت شده «من مات بغیر امام مات میتة جاهلیة » و آنیچه در کتب خاصّه به مضامین متعدد از ائمّهٔ معصومین ایک وارد شده، مثل کتاب حضرت علی بن موسی الرضا ایک به مأمون در شرایع دین «و ان الارض لاتخلو من حجة الله تعالی علی خلقه فی کل عصر و اوان، و انّهم العروة الوثقی » الی ان قال: « و من مات و لم یعرفهم مات میتة جاهلیة ». ۴

١. سورهٔ فاطر، آيهٔ ١٠ (به سوى او بالا ميرود سخنان پاک، و عمل صالح را او بالا ميبرد)

۲. سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۱ (کتابی است که نازل کردیم آن را بهسوی تو تا بیرون بیاوری مردم را از ظلمات به سوی نور)
 ۳. (کسی که بمیرد و نشناسد امام زمان خود را به مرگ جاهلیت مرده است) المعجم الکبیر، جلد ۱۹، صفحهٔ

٣٨٨؟ مسند الشاميين، جلد ٢، صفحة ٤٣٧؛ مسند امام احمد بن حنبل، جلد ٤، صفحة ٩٤ و كتب ديگر .

۴. عیون اخبار الرضا ﷺ، جلد ۲، صفحهٔ ۱۲۲ (و به تحقیق زمین خالی نمی ماند از حجّت خداوند تعالی بر خلق او در هر عصری و زمانی، و آنها هستند رشتهٔ محکم [تا آن جا که فرمود] و هر کس بمیرد و نشناسد آنان را، به مرگ جاهلیت مُرده است).

امام زمان المليلا

اکنون که تأثیر وجود چنین شخصیتی در اکمال دین و اتمام نعمتِ هدایت روشن شد، اگر خدا دین خود را به نبود او ناقص بگذارد، یا در اثر عدم امکان وجود اوست، یا در اثر عدم قدرت و یا عدم حکمت خداست، و با وضوح بطلان هر سه، ضرورت وجود او ثابت می شود.

و حديث ثقلين كه مورد اتّفاق فريقين است دليل وجود چنين شخصيّتى است كه او از قرآن و قرآن از او براى هميشه جدا شدنى نيست؛ و چون حجّت خدا بر خلق حجّت بالغه است، ابن حجر هيتمى ـ كه تعصّب او در بـرابـر مـذهب حقّ پـوشيده نيست ـ مى گويد: «و الحاصل انّ الحثّ وقع على التمسك بالكتاب و بالسنة و بالعلماء بهما من اهل البيت و يستفاد من مجموع ذلك بقاء الأمور الثلاثة الى قيام الساعة، شم اعلم ان لحديث التمسك بذلك طرقاً كثيرة وردت عن نيف و عشرين صحابياً. ١»

در این سخن اعتراف می کند که تمام امّت به مقتضای روایتی که بیست و چند نفر از اصحاب از پیغمبر خدا روایت کردهاند، مأمو رند به تمسّك به کتاب و سنّت و علمای از اهل بیت، و استفاده می شود از مجموع آن، بقا و ماندگاری این سه امر تا قیام قیامت. مذهب حقّ جز این نیست که باید همراه قرآن عالِمی از اهل بیت، که آگاه به جمیع آنچه در قرآن است، باشد؛ کسی که تمام امّت بدون استثنا مأمو ر به تمسّك به کتاب و سنّت و او هستند، و هدایت هر کس بستگی به این تمسّك دارد.

## دلیل نقلی

اعتقاد شیعه به امام دوازدهم الله و ظهور آن حضرت به نصّ متواتر از معصومین الله ایک در از طرق اثبات امامت است ـ ثابت می باشد.

در قرآن مجید آیاتی است که در کتب عامّه و خاصّه به ظهور حکومت آن حضرت تفسیر شده، که بعضی از آنها ذکر می شود:

١. الصواعق المحرقة، صفحة ١٥٠

۱۶۸

١ = ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَ دِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَ لَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ \
 ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ \

ابو عبدالله گنجی در کتاب البیان فی اخبار صاحب الزمان الله میگوید: «و امّا بقای مهدی، پس به تحقیق در کتاب و سنّت آمده است؛ امّا کتاب، پس به تحقیق سعید بن جبیر در تفسیر قول خداوند عزّو جلّ ﴿ لِیُظْهِرَهُ عَلَی ٱلدِّینِ کُلِّهِ وَ لَوْ کَرِهَ ٱلْمُشِركُونَ ﴾ گفته است: «هو المهدی من عترة فاطمه علیها السلام ». ۲

٢ ـ ﴿ أَلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلوٰةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقونَ ﴾ ٣

فخر رازی می گوید: «بعضی از شیعه گفته اند که مراد به غیب، مهدی منتظر است، که در قرآن و خبر، به او وعده داده است؛ امّا قرآن: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَ عَمِلُوا ٱلَّصِلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِی ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِینَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ \* ؛ و امّا خبر، قول پیغمبر ﷺ است که فرمود: ' لو لم یبق من الدنیا إلّا یوم واحد لطول الله ذلك الیوم حتی یخرج رجل من أهل بیتی یواطیء إسمه إسمی و کنیته کنیتی، یملاً الأرض عدلاً و قسطاً کما ملئت بحوراً و ظلماً " پس از آن اشكال می كند که تخصیص مطلق بدون دلیل باطل است ». \*

فخر رازی ـ با تسلیم در مقابل دلالت قرآن و خبر پیغمبر نسبت به مهدی موعود، و اعتراف به این که غیب شامل آن حضرت است ـ پنداشته که شیعه قائل به اختصاص غیب به آن حضرت است، و غفلت نموده که شیعه آن حضرت را یکی از مصادیق غیب می داند.

۱. سورة توبه، آیهٔ ۳۳ (اوست آن که فرستاد پیغمبر خود را به هدایت و دین حقّ، تا آن را بر هر دینی غالب کند،
 اگر چه مشرکان کراهت داشته باشند)

٢. البيان في اخبار صاحب الزمان الله صفحة ٥٢٨ (در كتاب كفاية الطالب)

۳. سور ، قبقرة، آیه ۳ (کسانی که ایمان می آورند به غیب، و به پامی دارند نماز را، و از آنچه به آنان روزی کردیم
 انفاق می کنند)

۴. سورهٔ نور ، آیهٔ ۵۵؛ معنی این آیه در سطور آینده خواهد آمد.

۵. اگر باقی نماند از دنیا مگر یک روز ، هر آینه طولانی می کند خدا آن روز را تا بیرون آید مردی از اهل بیت من.
 که اسم او برابر با اسم من است، و کنیهٔ او کنیهٔ من است، زمین را پر می کند از عدل و قسط آن چنان که پر شده است از جور و ظلم)

٤. التفسير الكبير، فخر رازي، جلد ٢، صفحه ٢٨

امام زمان کلیا

٣ ـ ﴿ وَ إِنَّهُ لَعِلْمُ لِّلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَ ٱتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطُ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ ١

ابن حجر می گوید: «مقاتل بن سلیمان و پیروان او از مفسر ین گفته اند که این آیه در مهدی نازل شده است ». ۲

٢ - ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْإَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ ٱسْتَخْلَفَ ٱللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّنَهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَايُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَ مَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴾. "

که به آن حضرت و حکومتش تفسیر شده است. ۴

٥ ـ ﴿ إِن نَّشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمآءِ ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَـٰقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾. ٥

كلمهٔ « ءَايَةً » در اين آيهٔ كريمه ، به نداى آسماني هنگام ظهور آن حضرت الله ـ كه تمام اهل زمين آن را مى شنوند ـ تفسير شده است، و آن ندا اين است : « الا ان حجة الله قد ظهر عند بيت الله فاتبعوه فان الحق معه و فيه ». ع

٤ ﴿ وَ نُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِى ٱلْأَرْضِ وَ نَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَ نَجْعَلَهُمُ ٱلْوُرِثِينَ ﴾. ٧

۱. سورهٔ زخرف، آیه ۶۱ (و همانا آن علمی است به ساعت، پس شك نورزید بدان و مرا پیروی كنید، ایس است
 راهی راست)

٢. الصواعق المحرقه، صحفة ١٤٢

۳. سورهٔ نور، آیهٔ ۵۵ (و عده داد خدا آنان را که ایمان آوردند از شما، و کارهای شایسته به جا آوردند، که هرآینه خلیفه قرار داد آنان را که پیش از ایشان بودند، و هر آینه با قوّت و تمکّن گرداند البتّه برای ایشان دینشان را که پسندید برای ایشان، و هر آینه تبدیل کند البتّه خوف آنان را به امن، تا مرا عبادت کنند و چیزی را شریک من قرار ندهند، و هر کس پس از آن کفر ورزد پس آنها خارج از فرمانند)

۴. التفسير الكبير، فخر رازى، جلد ٢، صفحه ٢٨؛ غيبت نعمانى، شيخ طوسى الله صفحه ١٧٧، تفسير القمى ج ١
 ص ١٩ و مصادر ديگر

۵. سورهٔ شعراء، آیهٔ ۴ (اگر بخواهیم نازل کنیم بر ایشان آیتی از آسمان، پس بگردد گردنهاشان برای آن خاضع)
 ۶. ینابیع المودة، ج ۳ ص ۴۴۸ (آگاه باشید، هر آینه حجّت خدا ظاهر شد نزد خانهٔ خدا، پس پیروی کنید او را که حقّ با او و در اوست)

۷. سورهٔ قصص، آیهٔ ۵ (و اراده داریم که منّت بگذاریم بر کسانی که در زمین ضعیف شمرده شدند، و آنان را پیشوایان قرار دهیم)

امیرالمؤمنین الله فرمود: دنیا پس از رو گردانی ها و چموشی های خود به ما رو می آورد، مانند مهربانی ماده شتر ناسازگار بر فرزند خود، و بعد از آن، این آیه را تلاوت کرد. الله که و اَلقَدْ کَتَبْنَا فِی اَلزَّبُورِ مِن بَعْدِ اَلذِّكْرِ أَنَّ اَلْأَرْضَ یَرِثُهَا عِبَادِی اَلصَّلِحُونَ ﴾. این آیه به آن حضرت و اصحاب ایشان تنفسیر شده آ، و مضمون این آیه که حکومت صالحان در زمین است در زبور داوود موجود است:

کتاب مزامیر (زبور داوود) مزمور سی و هفتم از آیهٔ ۲۹: «و امّا نسل شریر منقطع خواهد شد، صالحان وارث زمین خواهند بود، و در آن تا به ابد سکونت خواهند نمود؛ دهان صالح حکمت را بیان می کند، و زبان او انصاف را ذکر می نماید، شریعت خدای وی در دل اوست، پس قدمهایش نخواهد لغزید».

کتاب مزامیر، مزمور هفتاد و دوم از آیهٔ ۱: «ای خدا انصاف خود را به پادشاه ده، و عدالت خویش را به پسر پادشاه، و او قوم تو را به عدالت داوری خواهد نمود، و مساکین تو را به انصاف؛ آنگاه کوهها برای قوم سلامتی را بار خواهند آورد، و تلها نیز در عدالت مساکین قوم را دادرسی خواهد کرد و فرزندان فقیر را نجات خواهد داد، و ظالمان را زبون خواهد ساخت، از تو خواهند ترسید مادامی که آفتاب باقی است و مادامی که ماه هست تا جمیع طبقات؛ او مثل باران بر علف زارِ چیده شده فرود خواهد آمد، و مثل بارشهایی که زمین را سیراب میکند؛ در زمان او صالحان خواهند شکفت و وفور سلامتی خواهد بود، مادامی که ماه نیست نگردد؛ و او حکمرانی خواهد کرد از دریا تا دریا، و از نهر تا اقصای جهان، به حضور وی صحرانشینان گردن خواهند نهاد، و دشمنان او خاک را خواهند لیسید».

روایات عامّه و خاصّه نیز نسبت به آن حضرت به حدّ تواتر است. ابوالحسین ابری ـ که از بزرگان علمای عامّه است ـ میگوید: «به تحقیق اخبار متواتر و مستفیض شده است به کثرت راویان آن اخبار از مصطفی المشاعلی المشاعلی الله کشت و ایس که او از اهل بیت آن

١. نهج البلاغه، شمارة ٢٠٩ از حِكَم اميرالمؤمنين عليه

٢. سورة انبيا، آية ١٠٥ (و هر آينه به تحقيق نوشتيم در زبور بعد از ذكر ، كه وارث زمين مي شوند بندگان صالح من)
 ٣. بحار الانوار، جلد ٥١، صفحة ٤٧، رقم ۶

امام زمان الله

حضرت است، و هفت سال حكومت مىكند، و زمين را پر از عدل مىكند و عيسى عليه الصلاة و السلام خروج مىكند، پس او را بر قتل دجّال كمك مىكند و او بر اين امّت امامت مىكند، و عيسى پشت سر اوست » ١.

شبلنجی در نورالابصار می گوید: «اخبار از پیغمبر المی متواتر است که آن حضرت از اهل بیت اوست، و او زمین را پر از عدل می کند ». ۲

ابن ابی الحدید می گوید: «و به تحقیق اتّفاق فِرَق از مسلمین همگی واقع شده است بر این که دنیا و تکلیف منقضی نمی شود مگر بر آن حضرت ». "

زینی دحلان می گوید: « و احادیثی که در آن احادیث ذکر ظهور مهدی آمده است بسیار است متواتر است ». ۴

#### خصوصیات حضرت مهدی الله

تحریر خصوصیات و مزایای آن حضرت در این مختصر نمی گنجد، ولی به چند خصو صیّت که در روایات عامّه و خاصّه آمده است اشاره می شود:

۱ در نماز جماعت تقدّم با افضل است، چنان که در روایات عامّه و خاصّه آمده است: «إمام القوم وافدهم فقدموا أفضلکم » و هنگام ظهور آن حضرت و قیام حکومت حقّهٔ او عیسی بن مریم از آسمان به زمین می آید و بر طبق روایات عامّه و خاصّه به آن حضرت اقتدامی کند.  $^{3}$ 

١. تهذيب التهذيب، جلد ٩، صفحهٔ ١٢٤ (در ترجمهٔ محمد بن خالد الجندي)

٢. نور الابصار، صفحة ١٨٩

٣. شرح نهج البلاغة ابن ابي الحديد، جلد ١٠، صفحه ٩٤

۴. الفتوحات الاسلاميه، جلد ٢، صفحة ٣٣٨.

۵. بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، ص ۵۶ رقم ۱۳۹ (امام قوم كسى است كه از همه جلوتر بسر خداوند متعال وارد مى شود، پس مقدّم بداريد افضل خودتان را)؛ وسائل الشيعة، كتاب الصلاة ـ ابواب صلاة الجماعة، باب ۲۶، جلد ۸، صفحة ۳۴۷.

٤. الصواعق المحرقة ص ١٤٤، فتح الباري ج ٤ ص ٣٥٨ و قريب به اين مضمون در صحيح بخاري، ج ٤، ص ١٤٣؛ →

او کسی است که از کلمة الله، روح الله، زنده کننده مرگان به اذن الله و رسول صاحب عزم خدا، افضل است، و وجاهتش نزد خدا، و قربش به ساحت ذو الجلال نیز بیشتر است؛ و هنگام نماز که هنگام عروج الی الله است، عیسی بن مریم او را امام خود قرار می دهد، و به زبان او با خدا سخن می گوید.

گنجی در البیان بعد از اعتراف به صحّت اخبار وارده در امامت آن حضرت در نماز و جهاد، و اجماعی بودن این تقدّم و امامت، با بیان مفصّلی ثابت می کند که آن حضرت به ملاک این امامت از عیسی افضل است. ۱

در عقد الدرر باب اوّل از سالم أشل روایت می کند که گفت: «شنیدم از ابی جعفر محمد بن علی الباقر علی می شود، پس موسی گفت: پر و ردگارا مرا قائم آل محمد قرار بده، به او گفته شد: که او از ذریّهٔ احمد است؛ در نظر دوم هم مثل همان را یافت، و همچنان در خواست کرد، و همان جواب را شنید؛ در نظر سوم هم مانند آن را دید و همچنان گفت، و همان جواب را شنید». ۲

با آن که موسی بن عمران پیغمبر صاحب عزم خداست، و کلیم الله است: ﴿ وَ كَلَّمَ الله است: ﴿ وَ كَلَّمَ الله مُوسَىٰ تَسْعَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ "و خداوند او را با نُه آیه مبعوث کرد: ﴿ وَ لَقَدْ ءَاتَیْنَا مُوسَیٰ تِسْعَ ءَایَاتٍ بِیِّنَتٍ ﴾ \* و مقرّب درگاه باری تعالی است: ﴿ وَ نَادَیْنَهُ مِن جَانِبِ اللَّهورِ اَلْأَیْمَنِ وَسَه وَ قَرَّبْنَهُ نَجِیًا ﴾ "، آیا چه مقام و منزلتی برای آن حضرت دید که آرزوی آن داشت و سه مرتبه آن مقام را درخواست کرد.

→ صحیح مسلم، جلد ۱، صفحهٔ ۹۴؛ سنن ابن ماجه، جلد ۲، صفحهٔ ۱۳۶۱؛ عقد الدرر، باب دهم و کتب دیگر عامّه. الغیبة نعمانی، صفحهٔ ۷۵؛ بحار الانوار، جلد ۳۶، صفحهٔ ۲۷۲ و کتب دیگر خاصّه.

١. البيان في اخبار صاحب الزمان الله ، صفحة ۴۹۸.

٢. عقد الدرر، باب اوّل، صفحة ٢٤، الغيبة نعماني ص ٢٤٠.

٣. سورة نساء، آية ١۶۴ (و خداوند با موسى سخن گفت، سخن گفتني)

۴. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۱۰۱ (و هر آینه به تحقیق به موسی نُه آیهٔ آشکار دادیم)

۵. سورهٔ مریم، آیهٔ ۵۲ (و ندا دادیم او را از جانب طور ایمن، و مقرّب کردیم او را در حالی که راز می گفت)

امام زمان ﷺ

آرزوی موسی بن عمران مقام آن حضرت را، واقعیّتی است که نیاز به حدیث و روایتی ندارد، زیرا تنها امامت آن حضرت برای پیغمبر صاحب عزمی مانند عیسی، برای آرزوی این مقام کفایت می کند؛ گذشته از این نتیجه، خلقت عالم و آدم و ثمرهٔ بعثت تمام انبیا از آدم تا به خاتم در چهار امر خلاصه می شود:

الف: اشراق نور معرفت و عبادت خدا بر عرصهٔ گیتی که ظهور: ﴿ وَ أَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ است.

ب: احياى زمين به حيات علم و ايمان كه بيان: ﴿ ٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ ٢ است.

ج: حكومت حقّ و زوال باطل كه تجلّى . ﴿ وَ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَ زَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾ "است.

د: قيام عموم ناس به قسط و عدل، كه علّت غائية ارسال جميع رسل و انزال جميع كتب است: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَتِ وَ أَنَزِلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَ ٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾. \*

و ظهور تمام این آثار به دست قائم آل محمد المست است: «یملاً الله به آلاً رض قسطاً وعدلاً کما ملئت جوراً وظلماً » و این مقامی است که آرزوی تمام انبیا از آدم تا به عیسی است.
۲ ـ عنوان آن حضرت در روایات عامه و خاصه خلیفة الله است: «یخرج المهدی

۱. سورهٔ زمر، آیهٔ ۶۹ (و درخشید زمین به نوریر وردگارش)

۲. سورهٔ حدید، آیهٔ ۱۷ (بدانید هر آینه خدا زنده میکند زمین را بعد از مرگش)

٣. سورهٔ اسراء، آيهٔ ٨١ (و بگو حقّ آمد و نابود شد باطل، همانا باطل نابود شدني بود)

۴. سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۵ (هر آینه به تحقیق فرستادیم فرستادگانمان را به بیّنات، و نازل کردیم با ایشان کـتاب و میزان را تا قیام کنند مردم به قسط)

۵. بحار الانوار، جلد ۳۸، صفحهٔ ۱۲۶ (خداوند پر می کند زمین را به او از قسط و عدل، همان طور که پـر شـده است از ظلم و جور)؛ قریب به همین مضمون در: البیان فی اخبار صاحب الزمان المیلی مفحهٔ ۵۰۵ (کتاب کفایة الطالب)؛ صحیح ابن حبّان، جلد ۱۵، صفحهٔ ۲۳۸؛ المستدرك علی الصحیحین، جلد ۴، صفحهٔ ۵۱۴؛ مسند ابی یعلی، جلد ۲، صفحهٔ ۲۷۴ رقم ۹۸۷ و کتب دیگر.

۱۷۴

و على رأسه غمامة فيها مناد ينادى هذا المهدى خليفة الله فاتبعوه » أو به مقتضاى اضافة خلافت به اسم مقدّس الله ، وجود آن حضرت آيت جميع اسماى حسنى است.

**۳**- علق مقام آن حضرت، از مقام اصحاب آن حضرت روشن می شود که نمونه ای از آن در روایات خاصّه این است: (عدد آنان عدد اهل بدر <math>**۲**، و بر آنان شمشیرهاست، بر هر شمشیری کلمه ای نوشته شده که مفتاح هزار کلمه است. <math>**۳**.

و در روایات عامّه روایت صحیحهای است به شرط بخاری و مسلم، که حاکم نیشابوری در مستدرک و دهبی در تلخیص نقل کرده و قسمتی از آن این است که: «لا یستوحشون الی احد و لا یفرحون باحد یدخل فیهم علی عدة اصحاب بدر لم یسبقهم الاولون و لا یدرکهم الآخرون و علی عدة اصحاب طالوت الذین جاوزوا معه النهر. » \*

۴ ـ به مقتضای خصوصیّت خاتمیّت که در رسول اکرم اَ اَلَّا اِلْتُ و آن حضرت است خصوصیات جسمی و روحی و اسمی خاتم در آن حضرت ظهور کرده است، که ختم نبوّت به پیغمبر و ختم وصایت به آن حضرت است، و همچنین فتح دین به رسول اکرم اَلَّا اِلْتُ اَلَٰ وَ خَتْم آن به مهدی موعود است و در روایات عامّه و خاصّه به این امر توجّه شده، و از رسول اکرم اَلَّا اِلْتُ نقل شده است: «المهدی منا یختم الدین بناکما فتح بنا » <sup>۵</sup>.

۱. بحار الانوار، جلد ۵۱، صفحهٔ ۸۱ (خروج می کند مهدی در حالی که بر سر او قطعهٔ ابری است که در آن ندا کننده ای است که ندا می کند: این مهدی خلیفهٔ خداست پس او را تبعیت کنید)؛ و عنوان خلیفهٔ الله در المستدرک علی الصحیحین، جلد ۴، صفحهٔ ۴۶۴؛ سنن ابن ماجه، جلد ۲، صفحهٔ ۱۳۶۷؛ مسند احمد بن حنبل، جلد ۵، صفحهٔ ۲۷۷؛ نور الابصار، صفحهٔ ۸۸۸؛ عقد الدرر الباب الخامس، صفحهٔ ۱۲۵ و کتب دیگر آمده است.

٢. بحار الانوار، جلد ٥١، صفحة ١٥٧

٣. بحار الانوار، جلد ٥٢، صفحة ٢٨٤

۴. المستدرک علی الصحیحین، جلد ۴، صفحهٔ ۵۵۴ (نمی ترسند تا از دیگری مدد بگیرند، و نه خشنود می شوند به احدی که در جماعت آنان داخل شود، شمارهٔ آنان شمارهٔ اصحاب بدر است، نه بر آنان سبقت گرفتند اولین و نه به آنان می رسند آخرین، و بر شمارهٔ اصحاب طالوتند که با او از نهر گذشتند.)

۵. الصواعق المحرقه، صفحهٔ ۱۶۳ (مهدى از ما است، دين خدا به ما ختم مىشود همچنان كه به ما گشوده شد)؛

امام زمان الحليلا

بعضى از روايات وارده دراين خصوصيّت ذكر مي شود:

الف: از رسول خدا الشيطة روايت شده که فرمود: «بيرون مي آيد مردى از امّت من که اسم او برابر با اسم من و خلق او خلق من است، پس زمين را پر از عدل و قسط مي کند، همچنان که از ظلم و جور پر شده باشد». ١

ب: روایت صحیحه از جعفر بن محمّد علی از پدرانش از رسول خدا الله که فرمود: «مهدی از فرزندان من است، اسم او اسم من و کنیهٔ او کنیهٔ من است، و شبیه ترین مردم به من است در خَلق و خُلق، برای او غیبت و حیرتی است که خلق از دینشان گمراه شوند، پس در آن هنگام مانند شهاب ثاقب رو می آورد، پس زمین را پر از قسط و عدل می کند، همچنان که پر شده است از ظلم و جور». ۲

ج: نصّ صحیح از امام ششم جعفر بن محمّد الله از آباء بزرگوارش از رسول خدا الله الله علی که انکار کند قائم از فرزندان مرا، پس به تحقیق مرا انکار کرده است». \*\*

د: شیخ صدوق اعلی الله مقامه به دو واسطه از احمد بن اسحاق بن سعد الاشعری که از اکابر ثقات است نقل می کند، که گفت: «داخل شدم بر حسن بن علی علی او اراده داشتم که از او سؤال کنم از جانشین بعد از خودش.

در ابتدا آن حضرت فرمود: یا احمد بن اسحاق خداوند تبارک و تعالی از زمانی که

<sup>→</sup> قريب به اين مضمون در المعجم الأوسط، جلد ١، صفحهٔ ٥٥؛ عقد الدرر الباب السابع، صفحهٔ ١٤٥ و كتب ديگر عامّه؛ بحار الانوار، جلد ٥١، صفحهٔ ٩٥ و كتب ديگر خاصّه آمده است.

١. صحيح ابن حبّان، جلد ٨، صفحهٔ ٢٩١، رقم ٤٧٨۶ و كتب ديگر.

٢. كمال الدين و تمام النعمة، باب ٢٥، رقم ٤، صفحة ٢٨٧

٣. كمال الدين و تمام النعمة، باب ٣٩، رقم ٨، صفحة ٢١٢

آدم را آفرید زمین را از حجّتی برای خدا بر خلقِ خودش خالی نگذاشته و خالی نخواهد گذاشت تا قیامت، به او بلا را از اهل زمین دفع میکند، و به او باران را نازل میکند، و به او برکات زمین را بیرون می آورد.

پس گفتم: يابن رسول الله بعد از تو امام و خليفه كيست؟

پس آن حضرت برخاست شتابان داخل خانه شد، بعد بیرون آمد، و بر شانهٔ آن حضرت پسری سه ساله بود که گویا صورت او ماه شب بدر بود، پس فرمود: یا احمد بن اسحاق اگر بزرگواریِ تو بر خدای عز و جل و بر حجج او نبود پسرم را به تو نشان نمی دادم، این پسر همنام و هم کنیهٔ پیغمبر خداست، کسی است که زمین را پر از قسط و عدل می کند، همچنان که از جور و ظلم پر شده است. یا احمد بن اسحاق مَثَل او در این امّت مَثَل خضر و مَثَل ذی القرنین است، و الله هر آینه غیبتی خواهد کرد که از هلاکت نجات پیدا نمی کند مگر کسی که خدا او را بر قول به امامت این پسر ثابت کرده، و به او توفیق دعا به تعجیل فرج او را داده است.

پس احمد بن اسحاق گفت: گفتم: ای مولای من، آیا علامتی هست که قلب من به آن مطمئن شود؟

آن پسر به عربی فصیح فرمود: «انا بقیّة اللّه فی ارضه و المنتقم من اعدائه » من بقیّة الله هستم در زمین خدا، و انتقام گیرندهام از دشمنان خدا، ای احمد بن اسحاق بعد از دیدن، طلب اثر مکن.

پس احمدبن اسحاق گفت: بیرون آمدم مسرور وشادمان، فردای آن روز برگشتم نزد آن حضرت گفتم: یابن رسول الله، خشنودی من به منتی که بر من نهادی بزرگ شد؛ پس چیست سنتی که در این پسر از خضر و ذی القرنین جریان دارد؟

فرمود: طولاني شدن غيبت، يا احمد.

گفتم: يابن رسول الله هر آينه غيبت اين پسر طولاني مي شود؟

فرمود: بلی به پروردگارم قسم، تا زمانی که بیشتر قائلین به این امر، از این امر برگردند، و باقی نماند مگر کسی که خداوند عز و جلّ از او عهد گرفته برای و لایت ما،

امام زمان ﷺ

و ایمان را در دل او نوشته، و او را به روحی از خودش مؤید کرده است. یا احمد بن اسحاق، این امری است از امر خدا، و سرّی است از سر خدا، و غیبی است از غیب خدا، پس بگیر آنچه دادم به تو و آن راکتمان کن و از شاکرین باش ، که فردا در علّیین با ما خواهی بود». ۱

۵ - ظهور آن حضرت به روایتی که عامّه و خاصّه نقل کردهاند از کنار خانهٔ خداست، و جبرائیل از یمین او و میکائیل از یسار اوست، و چون مَلکی که واسطهٔ افاضهٔ علوم و معارف الهیّه که حوایج معنوی انسان است جبرائیل است، و مَلکی که واسطهٔ افاضهٔ ارزاق و حوایج مادّی آدمی است میکائیل است، کلید خزینهٔ علوم و ارزاق در اختیار آن حضرت است ۲؛ و با صورتی ظهور میکند که در روایات عامّه و خاصّه، آن رخساره به کوکب درّی تشبیه شده است؛ و «له هیبة موسی و بهاء عیسی و حکم داوود و صبر أیوب ۴ و با پوششی که به تعبیر امام هشتم اید. «علیه جیوب آلنور تتوقد من شعاع ضیاء آلقدس ». ۵

ع ـ زمان ظهور آن حضرت ـ به روايتي كه شيخ طوسي در الغيبة و صاحب عقد الدر ذكر كرده اند ـ روز عاشورا است، تا تفسير ﴿ يُريِدُونَ لِيُطْفَئُوا نُورَ ٱللَّهِ عَد الدر ذكر كرده اند ـ روز عاشورا است، تا تفسير ﴿ يُريِدُونَ لِيُطْفَئُوا نُورَ ٱللَّهُ مُتِمُ نُورِه وَ لَوْ كَرِهَ ٱلْكَلْفِرُونَ ﴾ ظاهر شود، و شجرة طيّبة اسلام كه به

١. كمال الدين و تمام النعمة، صفحة ٣٨۴؛ ينابيع المودّة، صفحة ٤٥٨

٢. عقد الدرر الباب الخامس و فصل اوّل الباب الرابع، صفحة ٤٥، الأمالي للمفيد ص ٢٥

٣. فيض القدير، جلد ۶، صفحة ٣۶٢، رقم ٩٢٤٥؛ كنز العمال، جلد ١٤، صفحة ٢٤۴، رقم ٣٨۶۶۶؛ ينابيع المودّة، ج ٢ص ١٠٤ و ج ٣ص ٢٤٣ و كتب ديگر عامّه. بحار الانوار، جلد ٣٤، صفحة ٢١٧، ٢٢٢ و جلد ٥١ صفحة ٨٠ و موارد و كتب ديگر خاصة.

۴. بحار الانوار، جلد ۳۶، صفحهٔ ۳۰۳ (براي اوست هيبت موسى، و بهاء عيسى، و حُكم داوود و صبر ايوب)

۵. بحار الانوار، جلد ۵۱، صفحهٔ ۱۵۲ (بر اوست جامه های نور که روشن می شود به ضیای قدس)

٤. الغيبة، صفحة ٢٥٢ و ٤٥٣؛ عقد الدرر الباب الرابع، فصل اوّل، صفحة ٤٥

۷. سورة صف، آیه ۸ (اراده میکنند که خاموش کنند نور خدا را به دهانهایشان، و خداوند تمام کنندهٔ نـور خـود
 است، اگر چه کراهت داشته باشند کافران)

۱۷۸

خون پاکِ امام حسین ﷺ آبیاری شده، به دست آن حضرت به ثمر رسد، و آیهٔ کریمهٔ: ﴿ وَ مَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَنَا ﴾ ابر مصداق اعلای خود تطبیق شود.

# طول عمر آن حضرت الله

آنچه ممکن است موجب شبهه در ذهن ساده اندیشان شود طول عمر آن حضرت است، ولی باید دانست که طول عمر یک انسان ـ حتی تا چندین هزار سال ـ نه محال عقلی است و نه محال عادی؛ زیرا محال عقلی آن است که به اجتماع یا ارتفاع دو نقیض منتهی شود، مثل آن که می گوییم: هر چیزی یا هست یا نیست، یا هر عددی زوج است یا فرد، که اجتماع و ارتفاع هر دو عقلاً محال است؛ و محال عادی آن است که به نظر عقل ممکن است ولی مخالف قوانین طبیعت است؛ مانند آن که انسانی در آتش بیفتد و نسوزد.

طول عمر انسان و بقای سلولهای بدن به حال نشاط جوانی نه از قسم اوّل است و نه از قسم دوم، بنابراین اگر حیات انسانی مانند نوح (علی نبیّنا و علیه السلام) نهصد و پنجاه سال یا بیشتر واقع شد، پس زیاده بر آن هم ممکن است. به این جهت است که دانشمندان در جستجوی یافتن راز بقای حیات و نشاط جوانی بوده و هستند، همچنان که با قواعد علمی به وسیلهٔ اختلاف ترکیب اتمهای فلزات، می توان آنها را در مقابل آفت مرگ و زوال بیمه کرد، و آهنی که زنگار میگیرد و تیزاب آن را می خورد به طلای نابی آفت ناپذیر تبدیل می شود.

بنابراین طول عمر یک انسان از نظر عقلی و علمی ممکن است، هر چند راز آن برای بشر کشف نشده باشد.

گذشته از این که اعتقاد به امام زمان الله در مرتبهٔ بعد از اعتقاد به قدرت مطلقهٔ خداوند متعال، و اعتقاد به نبوّت انبیا و تحقّق معجزات است، به این جهت قدرتی که

۱. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۳۳ (کسی که مظلوم کشته شد پس به تحقیق برای ولیّ او سلطنت قرار دادیم)

امام زمان لملية

آتش را بر ابراهیم سرد و سلامت می کند، و سحر ساحران را در کام عصای موسی نابود می نماید، و مرده را به دم عیسی زنده می کند، و اصحاب کهف را قرنها در خواب بدون مدد غذا ـ نگه می دارد، برای او نگه داشتن انسانی هزاران سال با نشاط جوانی به جهت حکمت بقای حجّت در زمین و نفوذ مشیّت به غلبهٔ حق بر باطل، سهل و آسان است: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَیْاً أَن یَقُولَ لَهُ کُن فَیکُونُ ﴾. ۱

دیر زمانی نیست که قبر شیخ صدوق در ری باز شد و بدن تازهٔ او نمایان گشت، و روشن شد که قانون طبیعت در مورد پیکر او استثنا خورده، و عوامل فساد از تأثیر در اندراس بدن او عقیم گشته است. اگر عموم قانون طبیعت در مورد شخصی که به دعای امام زمان علی به دنیا آمده، و کتابی به عنوان کمال الدین و تمام النعمه به نام آن حضرت نوشته است تخصیص بخورد، تخصیص آن در مورد خلیفهٔ خدا و وارث جمیع انبیا و اوصیا تعجّب ندارد.

## معجزاتی از حضرت مهدی الله

شیخ الطایفه در کتاب الغیبه می گوید: «و امّا ظهور معجزاتی که دلالت بر صحّت امامت او در زمان غیبت دارد بیشتر از آن است که احصا شود»، آگر عدد معجزات تا زمان شیخ ـ که در سنهٔ ۴۶۰ هجری وفات نموده است ـ بیش از حدّ احصا باشد، تا زمان ما چه اندازه خواهد بود؟

اکنون در این مختصر به دو آیت که از مشهو رات است اکتفا می شود، و خلاصهٔ آن به نقل علی بن عیسی إربلی که عندالفریقین ثقه است، این است: مردمان برای امام مهدی قصص و اخباری را در خوارق عادات نقل می کنند که شرح آنها طولانی است

۱. سورهٔ یس، آیهٔ ۸۲ (این است و جز این نیست امر اوست هرگاه اراده کند چیزی را، که بگوید برای او باش پس میباشد)

٢. الغيبة، شيخ طوسي، صفحة ٢٨١

٣. كشف الغمة، جلد ٢، صفحة ٣٩٣

و من دو قصّه که قریب به عهد زمان خودم اتّفاق افتاده و جماعتی از ثقات اخوانم نقل کرده اند ذکر می کنم:

۱ ـ در شهر حلّه بین فرات و دجله مردی به نام اسماعیل بن حسن بود که بر ران چپ او جراحتی به مقدار قبضهٔ انسانی بیرون آمد، که اطبّای حلّه و بغداد او را دیدند و گفتند علاج و چاره ندارد؛ پس به سامرا رفت، و دو امام علی الهادی و حسن عسکری پیک را زیارت کرد، و به سرداب رفت، و دعا و تنضرّع به درگاه خدا، و استغاثه به امام مهدی کرد؛ پس به دجله رفت و غسل کرد، و جامهٔ خود را پوشید، دید چهار اسبسوار از دروازهٔ شهر بیرون آمدند، یکی پیر مردی بود نیزه بهدست، و جوان دیگری که بر او قبای رنگین بود، و پیر مرد طرف راست راه، و دو جوان طرف چپ راه، و جوانی که با قبای رنگین بود بر راه بود.

صاحب قبای رنگین فرمود: تو فردا روانهٔ اهلت می شوی؟ گفت: بلی. فرمود: جلو بیا، تا ببینم درد تو چیست؟ پس جلو رفت و جوان آن زخم و جراحت را به دستش فشرد و بر زین سوار شد، پیر مرد گفت: رستگار شدی ای اسماعیل، این امام بود.

آنها روانه شدند و اسماعیل هم با آنها می رفت، امام فرمود: برگرد.

اسماعیل گفت: هرگز از تو جدا نخواهم شد. امام فرمود: مصلحت در برگشتن توست. بازگفت: از تو هرگز جدا نمی شوم. پیر مرد گفت: اسماعیل حیا نمی کنی؟ امام دو مرتبه به تو فرمود برگرد، مخالفت می کنی؟

ایستاد و امام چند قدم جلو رفت، بعد به جانب او التفات کرد، و فرمود: ای اسماعیل، وقتی به بغداد رسیدی، ابو جعفر ـ یعنی خلیفه مستنصر بالله ـ تو را طلب می کند، و قتی نزد او رفتی و چیزی به تو داد، عطای او را نگیر، و بگو به فر زند ما رضا، نامه ای به علی بن عوض بنویسد، من به او می رسانم که آنچه می خواهی به تو عطا کند. بعد با اصحابش به راه افتاد، و اسماعیل ایستاده نظاره گر آنان بود تا غایب شدند. ساعتی بر زمین نشست متأسف و محزون، و از مفارقت آنها گریه می کرد، بعد به سامرا آمد، مردم دور او را گرفتند، گفتند: چرا چهرهات متغیّر است؟ گفت: شما سواره هایی را که

امام زمان لملية

از شهر خارج شدند شناختید کِه بودند؟ گفتند: آنان افراد شریفی هستند که گوسفند دارند، گفت: آنها امام و اصحاب او بودند، و امام دست بر مرض من کشید.

چون جای زخم را دیدند که اثری از آن نمانده، جامه هایش را پاره کردند. خبر به خلیفه رسید، ناظری فرستاد، که از حال او تحقیق کند.

اسماعیل شب را در خزانه گذراند، و بعد از نماز صبح با مردم از سامرا بیرون رفت. مردم با او وداع کردند و او حرکت کرد تا رسید به قنظرهٔ عتیقه، دید مردم ازدحام کردهاند و از هر کس که وارد می شود، اسم و نسبش را می پرسند، و چون او را شناختند به نشانه هایی که داشتند، جامه هایش را یاره کردند و به تبر ّک بردند.

ناظر به بغداد قضیّه را نوشت، وزیر یکی از رفقای اسماعیل را به نام رضی الدین طلب کرد تا از صحّت خبر تحقیق کند، چون آن شخص به اسماعیل رسید و پای او را دید و اثری از آن زخم ندید غشّ کرد، و چون به خود آمد اسماعیل را نزد وزیر برد. وزیر اطبّایی را که معالج او بودند خواست، و چون او را معاینه کردند و اثری ندیدند گفتند: این کار مسیح است، وزیر گفت: ما می دانیم کار کیست.

وزیر او را نزد خلیفه برد، خلیفه از او قصّه را سؤال کرد، و قتی ماجرا را حکایت کرد، خلیفه هزار دنیار به او داد، اسماعیل گفت: من جسارت آن را ندارم که یک ذرّه از آن بگیرم، خلیفه گفت: از که می ترسی؟ گفت: از آن که این رفتار را با من کرد، او به من گفت: از أبی جعفر چیزی نگیر ؛ پس خلیفه گریه کرد.

علی بن عیسی گفت: که من این قصّه را برای جماعتی نقل می کردم، و شمس الدین پسر اسماعیل در مجلس حاضر بود و من او را نمی شناختم، گفت: من پسر او هستم، پس از او پرسیدم که ران پدرت را در حالی که مجروح بود دیدی؟ گفت: من در آن وقت بچه بودم، ولکن قصّه را از پدر و مادرم و خویشاوندان و همسایگان شنیدم، و دیدم ران پدرم را که در موضع آن جراحت موی روییده بود.

علی بن عیسی می گوید: پسر اسماعیل حکایت کرد که پدرم بعد از صحّت چهل مرتبه به سامرا رفت به امید این که شاید دوباره او را ببیند.

۱۸۲ آشنایی با اصول دین

۲ ـ على بن عيسى مى گويد: سيد باقى بن عطوه علوى حسنى حكايت كرد براى من كه پدرش عطوه به وجود امام مهدى الله ايمان نداشت و مى گفت: اگر بيايد و مرااز اين مرض خوب كند، من او را تصديق مى كنم، و مكرّ راين مطلب را مى گفت.

هنگامی که وقت نماز عشا جمع بودیم، صیحهٔ پدر را شنیدیم، با سرعت نیزد او رفتیم گفت: امام را دریابید، که همین ساعت از نزد من بیرون رفت.

بیرون آمدیم کسی را ندیدیم، برگشتیم نزد پدر، گفت: شخصی بر من وارد شد، و گفت: یا عطوه، گفتم: لبیّک، گفت: منم مهدی، آمدهام تو را از مرضت شفا بدهم، بعد دست مبارکش را کشید و ران مرا فشرد و رفت، و از آن وقت به بعد عطوه مانند غزال راه می رفت.

# راه بهرهمند شدن از آن حضرت در زمان غیبت

هر چند امام زمان علی غایب از انظار است، و این غیبت موجب محروم شدن امّت از قسمتی از برکات وجود آن حضرت است که متوقف بر ظهور است، ولی قسمتی از فیوضات، وابسته به ظهور نیست.

او همچون آفتابی است که ابر غیبت نمی تواند مانع تأثیر اشعّهٔ وجود او در قلوب پاکیزه شود، مانند اشعّهٔ خورشید که در اعماق زمین جواهر نفیسه را می پروراند، و حجاب ضخیم سنگ و خاک مانع استفادهٔ آن گوهر از آفتاب نمی شود.

و چنان که بهر همند شدن از الطاف خاصّهٔ خداوند به دو طریق میسر است:

اوّل: جهاد فی الله ، به تصفیهٔ نفس از کدورتهایی که مانع از انعکاس نور عنایت اوست. دوم: اضطرار ، که رافع حجاب بین فطرت و مبدأ فیض است : ﴿ أَمَّن یُجِیبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَ یَکُشِفُ ٱلسُّوٓءَ ﴾ ۱؛ همچنین استفاده از واسطهٔ فیض خداکه اسم اعظم و مَثَل اعلای اوست نیز به دو طریق ممکن است:

۱. سورهٔ نمل، آیهٔ ۶۲ (آیا کیست که اجابت می کند مضطر را زمانی که او را بخواند، و بر طرف می کند سوء را)

امام زمان اليَّلِ

اوّل: تزکیهٔ فکری و خلقی و عملی که فرمود: «اما تعلم أن أمرنا هذا لاینال إلّا بالورع». ا دوم: انقطاع از اسباب مادّی و اضطرار. و از این طریق، بسیاری از کسانی که بیچاره شدند، و کارد به استخوان آنها رسید، و به آن حضرت استغاثه کردند نتیجه گرفتند.

در خاتمه به قصور و تقصیر نسبت به ساحت قدس آن حضرت اعتراف می کنیم، او کسی است که خدا به او نور خود را، و به وجود او کلمهٔ خود را تمام کرده است؛ و او کسی است که کمال دین به امامت و کمال امامت به اوست، و دعای وارد در شب میلاد او این است:

«اللّهم بحق ليلتنا هذه و مولودها و حجّتك و موعودها التى قرنت الى فضلها فضلك، فتمّت كلمتك صدقاً و عدلاً، لامبدّل لكلماتك و لا معقّب لِآياتك، و فضلك، فتمّت كلمتك صدقاً و عدلاً، لامبدّل لكلماتك و لا معقّب لِآياتك، و نورك المتعلّق و ضياء ك المشرق و العلم النور فى طخياء الديجور الغائب المستور جلّ مولده و كرم محتده، والملائكة شهّده و الله ناصره و مؤيّده اذا آن ميعاده، و الملائكة امداده، سيف الله الذى لاينبو، و نوره الذى لايخبو، و ذو الحلم الذى لايصبو... ». ٢

۱. بحار الانوار، جلد ۴۷، صفحهٔ ۷۱ (آیا نمی دانی که هر آینه أمر ما نیل نمی شود مگر به ورع)
 ۲. مصباح المتهجد، صفحهٔ ۸۴۲

# فروع دين

در این مختصر مجالی برای بحث از حکمتها و اسرار فروع دین نیست، زیرا فروع دین مقرّراتی است نسبت به احوال شخصی و اجتماعی انسان و رابطهٔ وی با خالق و خلق، که فقه قسمتی از آن چهل و هشت کتاب می شود؛ ولی از ایس مجموعه به مختصری از حکمت نماز و زکات اشاره می کنیم.

### الف: نماز

نماز مشتمل بر اجزا، شرایط و موانعی است، که حکمت بعضی از آنها ذکر می شود: شرط اباحه در مکان نمازگزار او را متوجّه می کند که تجاوز به حقّ کسی نکند، و اشتراط نماز به طهارت از خبث و حدث، او را متوجّه می کند نجاستی که به آب شسته می شود، یا کدورتی که مثلاً از جنابتی بی اختیار در آینهٔ روح پیدا می شود، موجب بطلان نماز، و مانع از اقبال به ذوالجلال و الا کرام است. پس نجاست اعمال قبیحه همچون دروغ، خیانت، ظلم، جنایت و اخلاق رذیله چه تأثیری در محرومیّت انسان از حقیقت نماز که معراج مؤمن است می گذارد.

فصول اذان، که اعلان حضور در محضر خداست، و اقامه، که مقدّمهٔ مهیّا شدن روح برای پرواز به مقام قُرب است مشتمل بر خلاصهٔ معارف دین است.

فقط تأمّل در شروع اذان و اقامه به تكبير ، و ختم آن دو به تهليل كفايت ميكند كه

۱۸۶ آشنایی با اصول دین

تعلیم و تربیت اسلام را نشان دهد، و چون اوّل تکبیر «الله» و آخر تهلیل هم «الله» است، نمازگزار در مکتب نماز می آموزد: ﴿ هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَ ٱلْأَخِرُ ﴾. ا

۱) ابتدا و انتهای اذان و اقامه به کلمهٔ «الله»، و استحباب اذان به گوش راست و اقامه به گوش چپِ مولود، و تلقین محتضر به کلمهٔ توحید، یعنی این که افتتاح و اختتام زندگی انسان باید به نام خدا باشد.

با آن که دو مرتبه بعد از تکبیر شهادت به « لا اله الا الله » داده می شود، در آخر هم این جمله تکرار می شود؛ و این کاشف از نقش این کلمهٔ طیّبه در کمال علمی و عملی انسان است.

این جمله از جهت لفظ و معنی دارای خصوصیاتی است:

حروف آن همان حروف کلمهٔ «الله» است، و چون زبان بدون اظهار می تواند به آن مشغول باشد ریا در آن راه ندارد؛ و مشتمل بر نفی و اثباتی است که اعتقاد راسخ به آن، به نفی باطل و اثبات حقّ در اعتقادات و اخلاق و اعمال منتهی می شود؛ و معنای حدیث سلسلة الذهب آشکار می گردد که: «کلمة لااله الاالله حصنی فمن دخل حصنی امن من عذابی». ۲

و بشریّت عمق بیان رسول اکرم ﷺ را درک میکند که فرمود: «قولوا لا إله إلاّ الله تفلحوا » و این منفی و مثبت است که جان بشر را به مرکز برق و جود متصل، و به نور فلاح و رستگاری منوّر می نماید.

با تصفیهٔ روحِ نمازگزار به تدبّر در « لا اله الآ الله » هنگام آن می رسد که بگوید: ﴿ إِنِّی وَجَهْتُ وَجْهِیَ لِلَّذِی فَطَرَ ٱلسَّمَاوٰتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِیفًا وَ مَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِکِینَ ﴾ \* و با توجه به

١. سورة حديد، آية ٣ (اوست اوّل و آخر)

٢. بحار الانوار، جلد ٤٩، صفحة ١٢٣ (كلمة لا اله الا الله الا الله حصار من است، پس هر كس در حصار من داخل شد از عذاب من در امان است)

٣. بحار الانوار، جلد ١٨، صفحة ٢٠٢ (بكوئيد لا اله الا الله، رستگار مي شويد)

۴. سورهٔ انعام، آیهٔ ۷۹ (همانا برگرداندم روی خود را به سوی آنکه آفرید آسمانها و زمین را، در حالی که مستقیم
 باشم به توحید، و نیستم از مشرکین)

«فاطر السموات و الارض» از زمین و آسمانها می گذرد، و با همفت تکبیر از همفت حجاب هم می گذرد، و با بلند کردن دستها تا بنا گوش آنچه غیر خداست پشت سر می اندازد و به تکبیر او از هر وصفی، و از هر حدّی که «الله أکبر من أن یوصف» پردهٔ او هام و افکار را در مقابل عظمت او پاره می کند، و آمادهٔ سخن گفتن با خدا می شود؛ چرا که نماز سخن انسان است با خدا، و قرآن سخن خداست با انسان، ولی سخن انسان با خدا در نماز با کلام خدا شروع می شود، زیرا به غیر آنچه او به انسان آموخته، ستایش و ممکن نیست، و به حرمت کلام خدا گفتار او لایق شنیدن می شود: «سمع الله لمن حمده».

نماز به مقتضای: «لاصلاة له إلا ان يقرأ بها» ابايد مشتمل بر حمد باشد، و همچنان كه قرآن كه تكلّم خالق با خلق است با سورهٔ حمد شروع می شود، نماز هم كه تكلّم خلق با خالق است با سورهٔ حمد شروع می شود.

نمازگزار باید حمد و سوره را به قصد قرائت کلام خدا بخواند، ولی رسیدن به روح نماز، با توجه به معانی و اشارات و لطایفی که در اقوال و افعال نماز است حاصل می شود؛ از این رو به بعضی از خصوصیاتی که در سورهٔ حمد است اشاره می نماییم: در این سوره معرفت مبدأ و معاد، و اسماء و صفات خداوند متعال، و عهد خدا با انسان و عهد انسان با خداست، و به حسب بعضی از روایات (سم الله الاعظم» در این سوره تقطیع شده است. امتیاز این سوره آن است که نصف سوره تا ﴿ مَالِكِ یَوْمِ اللّه بِرای خداست، و نصف آن از ﴿ إِهْدِنَا ٱلصِّرَٰطَ ٱلْمُسْتَقِیمَ ﴾ تا آخر برای انسان، و آیهٔ وسط بین خدا و بنده قسمت می شود: عبادت برای خدا و استعانت برای انسان. ابتدای سوره با ﴿ بِسُم ٱللّهِ ﴾ است که ابتدای طلوع صبح رسالت هم همین بود:

ابتدای سوره با ﴿ بِسْمِ اللهِ ﴾ است که ابتدای طلوع صبح رسالت هم همین بـود ﴿ إِقْرَءْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾. ٣

١. وسائل الشيعه، جلد ۶، صفحه ٣٧، باب اوّل از ابواب قرائت حديث ١ (نماز نيست براى او مگر اين كه فاتحة الكتاب را قرائت كند)

٢. وسائل الشيعه باب اوّل از ابواب قرائت حديث ٥، جلد ٤، صفحه ٣٨

٣. سورهٔ علق، آيهٔ ١، (بخوان به نام پروردگارت)

خصوصیت اسم «الله» آن است که اسم ذات جامع جمیع اسمای حسنی است: ﴿ وَ لِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾. ا

و معنای آن معبودی است که خلق در او متحیّرند و به او پناه می برند: «عن علی علی الله الله معناه المعبود الذی یأله فیه الخلق و یوله الیه و کمالِ معرفتی که برای بشر نسبت به خالق متعال ممکن است ادراک عجز از معرفت اوست.

«الله» وصف می شود به « رحمن و رحیم»؛ شرح رحمت رحمانیّه و رحیمیّه در این مختصر نمی گنجد، اما آنچه باید مورد توجّه باشد این است که خداوند کلام خود را با انسان و کلام انسان را با خود به ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحْمِمِ ﴾ شروع کرد، و این جملهٔ آسمانی را طلیعهٔ قول و عمل مسلمانان قرار داد، و شبانه روز در پنج نمازِ فریضه، او را وادار به تکرار این جمله نمود، و به او آموخت که نظام آفرینش بر مدار رحمت می گردد، و کتاب تکوین و تشریع به رحمت شروع می شود.

باران رحمت رحمانیّهٔ او بر مؤمن، کافر، برّ وفاجر میبارد، همچنان که شعاع رحمت رحیّمیه او بر هر قلب پاک می تابد: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾. "

دین او دین رحمت و فرستادهٔ او ﴿ رَحْمَةً لَلْعَلِمِینَ ﴾ \*است، و حدود و تعزیراتی هم که در دین هست رحمت است؛ این نکته از مراتب امر به معروف و نهی از منکر روشن می شود، که اگر عضوی از پیکر اجتماع از صلاح فرد و جامعه رو برگرداند یا به فسادِ فرد و نوع روآورد، اوّل با ملایمت باید به علاج او کوشید، چنان که موسی بسن عمران با آن که دارای نُه معجزه بود، و بر طاغوتی مانند فرعون مبعوث شد، خداوند در مقام دعوت به او و برادرش دستور داد که به نرمی با او سخن بگویید، چون مقصود

۱. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۸۰ (برای خداست اسمای حسنی، پس خدا را به آنها بخوانید)

بحار الانوار، جلد ۳، صفحهٔ ۲۲۱ (از حضرت على النظار نقل شده كه معنى الله معبودى است كــه خــلق در او متحيّر و به او پناهنده مىشوند)

٣. سورهٔ انعام، آیهٔ ۵۴ (پروردگار شما رحمت را بر خود نوشته است)

۴. سورهٔ انبیا، آیهٔ ۱۰۷ (رحمتی برای جهانیان)

فروع دین مین ۱۸۹

از بعثت، سیطره و قدرت نیست، بلکه تذکّر و خشیت و هدایت است: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَهُ فَيَنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ أو تا علاج به طبابت ممكن است نشتر به آن عضو نباید ذو اگر به وسیلهٔ نشتر و اگر به دارو علاج نشد باید آن عضو را حفظ کرد، و اگر به آن وسیله هم اصلاح نشد باید با جدا کردن آن از پیکر اجتماع حیات جامعه را تأمین کرد.

از این رو نظام تکوین و مقرّرات دین تفسیر ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحْیِمِ ﴾ است، و هر مسلمانی هم با این تعلیم و تربیت باید پیام آور رحمت بر بندگان خدا باشد.

بعد از ابتدا به اسم خداوند، نمازگزار به جملهٔ ﴿ اَلْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ اَلْعَالَمِينَ ﴾ متوّجه می شود که هر حمد و ثنایی برای اوست، چون او ربّالعالمین است، و هر کمال و جمالی ظهور تربیت اوست، و هنگام گفتنِ این جمله با دیدن آثار ربوبیّت او در وجود خود و جهان ـ از آسمان، زمین، جماد، نبات، حیوان و انسان ـ ثنا را به او منحصر می کند، و چون آثار تربیت در خسیس ترین موجودات تا اشرف کائنات ظهور رحمت عمومی و خصوصی اوست دوباره می گوید: ﴿ اَلرَّحْمْنِ اَلرَّحِیم ﴾.

و با استغراق در فضل و رحمت، برای این که از عدل خدا غافل نشود می گوید: ﴿ مَالِكِ یَوْمِ ٱلدِّینِ ﴾ زیرا معصیت خدا هتک حرمت اوست، و عظمت لایتناهی حرمت لایتناهی دارد، و هتک حرمت لایتناهی بیا هیچ هتک حرمتی قابل قیاس نیست، و نافرمانی آن کس که حق او و نعمت او بر انسان قابل شماره و احصا نیست سزایی به تناسب چنین عملی دارد؛ و قوّت و قدرتی که در هر گناهی صرف می شود محصول جهان است، چون زندگی آدمی به جهان بستگی دارد، و گناهی که انسان می کند خیانت به دست رنج زمین و آسمان است، و حساب و کتاب، روز جزایی را در پیش دارد که خداوند فرمود: ﴿ یَآ یُهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّکُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَیْءُ عَظِیمُ \* یَوْمَ تَرَی ٱلنَّاسَ سُکَرَیٰ دَارِد که خداوند فرمود: ﴿ یَآ یُهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّکُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَیْءُ عَظِیمُ \* یَوْمَ تَرَی ٱلنَّاسَ سُکَرَیٰ

١. سورة ظه، آية ۴۴ (پس سخن بگوييد با او به نرمي، شايد متذكر شود يا بترسد)

۱۹۰ آشنایی با اصول دین

وَ مَا هُمْ بِسُكَلْرَىٰ وَ لَلْكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدُ ﴾ از اين رو توجه به ﴿ مَلْكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ لرزه بر اندام عارفان مى افكند؛ كه امام العارفين و زين العابدين الثَّالِ به اين جمله كه مى رسيد آن قدر تكرار مى كرد كه «كادأَنْ يَمُوتَ ». ٢

﴿ اَلرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِمِ ﴾ و ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱللَّهِنِ ﴾ به نمازگزار، بال و پر خوف و رجا می دهد، و آدمی را به رحمت و عزّت خدا آشنا می کند، و در جملهٔ اوّل مغفرت و ثواب، و در جملهٔ دوم مؤاخذه و عقاب می بیند.

و در این هنگام عظمت الوهیّت، ربوبیّت، رحمانیّت، رحیمیّت، فضل و عدل خدا قلب او را تسخیر، و از غیبت به خطاب التفات می کند، و با این ادراک که جز او سزاوار پرستش نیست، می گوید: ﴿ إِیَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ و با توجّه به این که عبادت هم به هدایت و حول و قوّهٔ اوست می گوید: ﴿ وَ إِیَّاكَ نَسْتَعینُ ﴾.

در « نَعْبُدُ » مى بيند عبادت از بنده است، و در « نَسْتَعِينُ » مى بيند به خداست : كه « لأ حَوْلَ وَ لا قُوَّةَ الِلاَّ بِاللَّهِ » .

در ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ نفى جبر است و در ﴿ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ نفى تفويض، و به صيغهٔ جمع مى گويد تا خود را جدا از مسلمانان نبيند، و در ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ هم كلمهٔ توحيد و هم توحيد كلمه را عملى مى كند.

آنگاه که وظیفهٔ عبودیّت را انجام داد نوبت به دعا و در خواست بنده از مولا می رسد، و می گوید: ﴿ إِهْدِنَا ٱلصِّرَٰطَ ٱلْمُسْتَقَیمَ ﴾ . علوّ همّت انسانیّت، و جلال و اکرام الوهیّت اقتضا می کند که از او ارزشمند ترین گوهر را بخواهد، و آن گوهر هدایت به صراط مستقیم است که از هر افراط و تفریطی بر کنار است، و خط مستقیم تعدّد ندارد، خدا یکی است و راه او هم یکی است، و این خط سیری است که از نقطهٔ نقص

۱. سورهٔ حج، آیهٔ ۱، ۲ (ای مردم بترسید پروردگار خود را که لرزش قیامت چیزی است بزرگ، روزی که می بینید آن زلزله را که غافل می شود هر مادر شیردهی از فرزندی که شیر می دهد، و می گذارد هر بارداری بار خود را، و می بینی مردمان را که مَستند و حال آن که مست نیستند، و لکن عذاب خداوند شدید است)
 ۲. بحارالانوار جلد ۴۶، صفحهٔ ۱۰۷ (نزدیک بود که بمیرد)

انسان شروع مى شود: ﴿ وَ ٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمِّهَا تِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ أو بـه كمال مطلق منتهى مى گردد كه: « ماذا وجد من فقدك و ما الذى فقد من وجدك » أو ﴿ وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْتَهَىٰ ﴾. "

﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِين ٱنْعَمْتَ عَلَيهِمْ ﴾ راه مستقيم راه كسانى است كه مورد انعام خدا قرار گرفتند: ﴿ وَ مَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّينَ وَٱلصِّدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَ حَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقًا ﴾. أ

مسلمان از خدای خود، پیوستن به صف انبیا، مرسلین، شهدا و صدّیقین را میخواهد، و دوری از آنهایی را که به غضب الهی گرفتار و گمراه شدند درخواست می کند، و این دعا ایجاب می کند که به اخلاق انبیا متخلّق و از راه و رویّهٔ اهل غضب و ضلال اجتناب نماید، و به مقتضای: ﴿ اَللَّهُ وَلِیُّ اَلَّذِینَ ءَامَنُواْ یُخْرِجُهُم مِّنَ اَلظُّلُمَاتِ إِلَی اَلنُّورِ ﴾ ۹ به ذات قدّوسی که ﴿ نُورُ السَّمَوٰاتِ وَ اَلاَّرْضِ ﴾ ۹ است متوجّه شود، و با چشم دلی روشن به حقیقت ایمان، عظمت او را دریابد، و به امتثال فرمان: ﴿ فَسَبِّعْ بِاسْمٍ رَبِّكَ الْعَظِیمِ ﴾ در مقابل او سر تعظیم فرود آورد و بگوید: «سُبْحانَ رَبِّی اَلْعَظیم وَ بِحَمْدِهِ ».

و سر از رکوع بردارد و برای مقام قرب که در سجود حاصل می شود آماده شود، و به اطاعتِ خطاب: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ ^به خاک بیفتد، و پیشانی بر خاک بگذارد، و به یاد آورد عنایتی را که از خاک تیره چراغ عقل را در جان او روشن کرده

۱. سورهٔ نحل، آیهٔ ۷۷ (و خدا شما را از شکمهای مادرانتان بیرون آورد در حالی که چیزی نمی دانستید)

٢. بحار الانوار، جلد ٩٥، صفحهٔ ٢٢٤ (چه چيز يافته آن كس كه تو را ندارد، و چه چيز ندارد آن كس كه تو را يافته)

٣. سورهٔ نجم، آيهٔ ٢٢ (و همانا به سوى پروردگار توست انتهاى امور)

۴. سورهٔ نساء، آیهٔ ۶۹ (و کسی که اطاعت کند خدا و فرستادهٔ او را، پس آنها با کسانی هستند که انعام کر د خدا بر
 آنان از پیغمبران و صدیقان و شهیدان و صالحان، و آنها نیکو رفیقانی هستند)

۵. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۷ (خدا ولیّ کسانی است که ایمان آوردند، بیرون می آورد آنان را از ظلمات بهسوی نور) ۶. سورهٔ نور، آیهٔ ۳۵

٧. سورهٔ واقعه، آیهٔ ۷۴ (پس تسبیح کن به اسم پروردگارت که بزرگ است)

٨. سورة الاعلى، آية ١ (تسبيح كن به اسم پروردگارت كه بالاتر است)

است، و در سر گذاشتن بر خاک ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْأِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ البيند و بگويد: «سُبْحَانَ رَبِّى ٱلْأَعْلَى وَ بِحَمْدِهِ» و در سر بر داشتن ﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَهُ خَلْقاً ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ آ و حيات دنيوى خود را ببيند، و بگويد: «الله اكبر» و دوباره به خاک بيفتد، و روزى را که در خاک تيره منزل می کند به ياد آورد، و بعد از حيات، موت را ببيند، و دوباره سر بر دارد و زندگى بعد از مرگ را ببيند، و در دو سجده معناى ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَ فِيهَا نُعِيدُكُمْ وَ مِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ آ را بيابد، و به معرفتِ مراحل وجود خود نايل شود.

آنچه گفته شد ذرّهای بود از انوار خورشید حکمت و هدایت در نماز، و از اشاره به اسرار سوره که بعد از فاتحه خوانده می شود، و اسرار اذکار، قیام، قعود، قنوت، تسبیحات اربعه، تشهّد، تسلیم و آداب نماز به جهت اختصار صرفنظر می شود.

این بود نمونهٔ عبادت در اسلام، و در مقابل عبادت مسیحیان از این قرار است: «و چون عبادت کنید مانند امّتها تکرار باطل مکنید، زیرا ایشان گمان می برند که به سبب زیاد گفتن مستجاب می شوند، پس مثل ایشان مباشید، زیرا که پدر شما حاجات شما را می داند پیش از آن که از او سؤال کنید؛ پس شما به این طور دعا کنید: ای پدر ما که در آسمانی نام تو مقدّس باد، ملکوت تو بیاید، ارادهٔ تو چنان که در آسمان است، در زمین نیز کرده شود، نان کفاف ما را امروز به ما بده، و قرضهای ما را ببخش، چنان که ما نیز قرض داران خود را می بخشیم، و ما را در آزمایش میاور، بلکه از شریر ما را رهایی ده زیرا ملکوت و قرت و جلال تا ابد الآباد از آن توست آمین ». \*

به بعضی از موارد در این عبادت اشاره می شود:

١. سورهٔ مؤمنون، آيهٔ ١٢ (و همانا آفريديم انسان را از خلاصهاي از گل)

۲. سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۱۴ (سپس پدید آوردیم او را آفرینشی دیگر، پس بلند مرتبه است خداوند که بهترین آفرینندگان است)

۳. سورهٔ طه، آیهٔ ۵۵ (از آن آفریدیم شما را و در آن بر می گردانیم شما را و از آن بیرون می آوریم شما را بار دیگر)

۴. انجيل متّى باب ششم

۱ ـ «ای پدر ما» اطلاق پدر بر خدا یا حقیقی است یا مجازی، اگر به حقیقت باشد نسبت تولید به خدا، صفت مخلوق را برای او ثابت کردن، و خالق را مخلوق پنداشتن است؛ و اگر به مجاز باشد تشبیه است، و شباهت خالق به مخلوق، اثبات صفت مخلوق برای خالق است، و چنین عبادتی عبادت مخلوق است نه خالق.

حال آن که عبادت در اسلام عبادت خداوندی است که نباید عقول را از معرفت او تعطیل و نه او را به غیر او تشبیه کرد.

۲ - بعد از این ثنا برای خدا، خواستهٔ آنان نان کفاف است؛ مسیحی در نماز نان شکم - که برای تن انسان چون علف برای حیوان است - از خدا می خواهد، و مسلمان هدایت به صراط مستقیم را که نور چشم عقل، و مقصد در آن صراط خداست می خواهد؛ نه از هدایت که کمال انسانیّت است گوهری ارزشمندتر، و نه موجودی از خداوند متعال اجلّ و اعلااست.

۳ ـ « قرضهای ما را ببخش چنان که ما نیز قرض داران خود را می بخشیم » دروغ معصیت خداست و به معصیت عبادت کردن ممکن نیست، آیا مسیحیان قرض داران خود را می بخشند که با خدای خود اینچنین می گویند؟!

از مقایسه با عبادت سایر ملل ، به جهت اختصار صرفنظر می شود.

### ب: زكات

نماز رابطهٔ انسان با خالق، و زكات رابطهٔ انسان با خلق است، و در قرآن مجيد در آيات بسيارى زكات قرين نماز قرار داده شده است: «عن ابى جعفر و ابى عبدالله عليه الله الزكاة مع الصلاة ». أ

زندگی انسان بالطبع مدنی است، و آنچه از مال ، مقام ، علم و کمال به دست آورده به وسیلهٔ روابط اجتماعی است، و چون جامعهای که در او زندگی می کند در اندوختهٔ

١. وسائل الشيعه، جلد ٩. صفحة ١٣، كتاب الزكاة، ابواب ما تجب فيه الزكاة، باب ١، حديث ٨ (خداوند زكات را
 با نماز واجب كرده است)

مادی و معنویِ او ذی حقّ است، باید دَیْن خود را به آن ادا نماید، و با عمل کردن به دستو رات اسلام در زکات و صدقات، دَیْن هر فردی به جامعه ادا می شود.

توسعهٔ زکات و صدقات و انفاقات در اسلام به گونهای است که اگر عملی شود، هیچ انسان نیازمندی در جامعه نخواهد بود، و دنیایی آباد و تمدّنی مهد امن و امان، و مطمئن از سرکشی و طغیانِ گرسنگان و محتاجان به وجود خواهد آمد.

امام ششم عليه فرمود:

«إن الله عزّ و جلّ فرض للفقراء في مال الأغنياء ما يسعهم، و لو علم أن ذلك لا يسعهم لزادهم انهم لم يؤتوا من قبل فريضة الله عزّ و جلّ، و لكن اوتوا من منع من منعهم حقّهم لا ممّا فرض الله لهم و لو انّ النّاس ادوا حقوقهم لكانوا عائشين بخير ». \

و به جهت اهميّت مفسدهٔ منع مستمندان از حقشان فرمود: ﴿ وَ ٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱللَّهِ مَن عَمْنِزُونَ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيم ﴾. ٢

و به جهت اثر بذل و بخشش در ریشه کن کردن فقر از جامعه، و تخلق انسان به سخاوت و کرم، و نقشی که در سعادت فرد و جامعه دارد، رسول خدا الله شکه مشرک سخی مشرک شده و به همان سخاوت به اسلام هدایت شد؛ و روایت شده که خداوند به موسی و حی کرد که سامری را نکش مچون سخاوتمند است.

۱. وسائل الشیعه، جلد ۹، صفحهٔ ۱۰، کتاب الزکاة، ابواب ما تجب فیه الزکاة، باب ۱، حدیث ۲ (همانا خداوند عزّ و جلّ فرض کرده است برای فقرا در مال اغنیا آنچه کفایت کند آنها را، و اگر میدانست که آن اندازه کفایت نمی کند آنها را، هر آینه زیاد می کرد، آنچه بر سر فقرا آمده است از ناحیه منع کسانی است که حقّ آنها را از آنها منع کردند، نه از ناحیهٔ فریضهٔ خداوند عزّ و جلّ، و اگر مردمان حقوق فقرا را ادا کنند، هر آینه معیشت آنها به خیر خواهد بود)

سورهٔ توبه، آیهٔ ۳۴ (آنها که گنجینه میکنند طلا و نقره را و انفاق نمیکنند در راه خدا، پس بشارت بده آنها را به عذایی دردناک)

٣. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ١٧، كتاب الزكاة، ابواب ماتجب فيه الزكاة، باب ٢ حديث ٢

۴. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحهٔ ١٧، كتاب الزكاة، ابواب ماتجب فيه الزكاة، باب ٢، حديث ٤

فروع دین مین ۱۹۵

اهمیّت رسیدگی به فقرا به حدّی است که سیر کردن و پوشانیدن و حفظ آبروی یک خانواده از سؤال، افضل از هفتاد حجّ بیت الله شمرده شده است. ا

دايرهٔ صدقه و احسان به قدري توسعه دارد، كه امام پنجم الي فرمود:

« انّ الله تبارك و تعالى يحبّ ابراد الكبد الحرّى و من سقى كبداً حـرّى مـن بهيمة و غيرها أظلّه الله يوم لاظل الاظله ». ٢

آدابی در صدقات معین شده است، از آن جمله این است که مستور بیاشد تیا بیه حیثیتِ طرف آسیبی نرسد،  $^{n}$ و هر چه بزرگ باشد کو چک شُمُرَد،  $^{1}$ که هر چه آن صدقه و احسان بزرگ باشد، گیرنده از آن بزرگتر است.  $^{0}$  و بر او منّت نگذارد،  $^{2}$ بیلکه از او منّت بکشد که او وسیلهٔ طهارت مال و جان او شده، و قبل از سؤال و درخواست، به عطا مبادرت و رزد، که امام ششم علی فرمود: «به کسی که بعد از سؤال عطا کنی ، آنچه به او داده ای در برابر آبروی اوست  $^{0}$ ؛ و روی خود را از او بپوشاند،  $^{0}$  و از کسی که به او تصدّق می کند التماس دعا کند،  $^{0}$  و دستی را که به آن دست صدقه می دهد ببوسد، به آن جهت که صدقه را به ظاهر به گیرنده می دهد و در واقع گیرنده خداست  $^{1}$ : ﴿ اَلَمْ

١. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحهٔ ١٧، كتاب الزكاة، ابواب صدقه، باب ٢، حديث ١

۲. وسائل الشیعة، جلد ۹، صفحهٔ ۴۰۹، کتاب الزکات، ابواب صدقه، باب ۱۹، حدیث ۲، (همانا خداوند تبارک و تعالی دوست دارد خنک کردن جگر سوخته را، و کسی که سیراب کند جگر سوخته ای را از چهار پا و غیر آن، خداوند سایه می دهد او را روزی که سایه ای نیست بجز سایهٔ او)

٣. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ٢٥٧، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٣٩، حديث ٣

۴. من لايحضره الفقيه، جلد ٢، صفحه ٣١ ح ١٢

٥. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ٤٣٣، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٢٩

٤. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحهٔ ٤٥١، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٣٧

٧. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحه ٤٥٤، كتاب الزكاة، ابواب صدقه، باب ٣٩، حديث ١

٨. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ٤٥٠، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٣٩، حديث ٢

٩. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ٢٢۴، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٢٥

١٠. وسائل الشيعه، جلد ٩، صفحة ٤٣٣، كتاب الزكاة، ابواب الصدقة، باب ٢٩

# يَعْلَمُوٓا اَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَ يَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾. ١

و به رفع نیاز نیازمندان تا آن جا عنایت کرد که باب ایثار را گشود و فرمود: ﴿ وَ يُؤْثِرُونَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَ لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ آ و ایثار را هم به منتهای کمال رساند که فوق آن تصوّر نشود و فرمود: ﴿ وَ يُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَ يَتِيمًا وَ أَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُریدُ مِنْکُمْ جَزَاءً وَ لَا شُکُورًا ﴾. "

آیین اسلام انفاق و صدقه را منحصر به مال نکرد، بلکه کمک به ضعیف و راهنمایی نابینا را صدقه قرار داد، و صَرف اعتبار و حیثیت را برای رفع نیاز نیازمندان زکات جاه و مقام قرار داد، و تنها به تأمین حوایج مادی بسنده نکرد، بلکه فرمود: ﴿ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ یُنْفِقُونَ ﴾ و رزق انسان آن چیزی است که قوام زندگی او از هر جهت به آن است، و از این رو فرمود: « و مما علمناهم یبثون ». ۵

آنچه گفته شد قسمت کمی از حکمت اسلام در زکات و صدقات بود که با ایس دستور مقدّس، نفوس اغنیا را از کدورت و زنگار بُخل، حرص و طمع پاک، و اموال آنها را از آلودگی به حقوق فقراکه به منزلهٔ خون آنان است پاکیزه کرد؛ و به این وسیله پیوند طبقهٔ غنی و فقیر را مستحکم نمود، و فاصلهٔ بین این دو طبقه را که بدنه و پیکر جامعه از آنها تشکیل می شود از میان بُرد و کدورت را به الفت تبدیل کرد؛ و به برکت این مقرّرات و آداب نه تنها حوایج بیچارگان را، بلکه عزّت نفس، آبرو، شرافت و کرامت انسانی آنها را تأمین نمود.

آتش حسد فقرا را به آب رحمتِ انفاقی که غنّی از فقیر در آن انفاق منّت بکشد، خاموش کرد، و در حصار این زکات و صدقات، اموال اغنیا را که مانند خون در شریان

۱. سورهٔ توبه، آیهٔ ۲۰۴ (آیا ندانستند که خداوند قبول می کند توبه را از بندگان خود، و می گیرد صدقات را)

۲. سورهٔ حشر، آیهٔ ۹ (و ایثار میکنند بر خودشان، هر چند خود محتاج باشند)

۳. سورهٔ انسان، آیهٔ ۸ و ۹ (و میخورانند طعام را با دوست داشتن آن طعام، به مسکین و یتیم و اسیر؛ این است و جز این نیست، اطعام میکنیم شما را برای خاطر خدا، از شما نه جزا میخواهیم و نه سپاس)

۴. سورهٔ بقره، آیهٔ ۳(و از آنچه روزی کردیم به آنان انفاق میکنند)

۵. بحار الانوار، جلد ۲، صفحهٔ ۱۷ (و از آنچه آموخته ایم به آنان منتشر میکنند)

جامعه باید جریان داشته باشد ـ تا نظام اقتصادی امّت محفوظ بماند ـ بیمه کرد، که حضرت امیرالمؤمنین علی فرمود: «و حصنوا اموالکم بالزکاة ». ا

با اجرای چنین برنامهای از انفاقِ مال ثرو تمندان تا دانشِ دانشمندان با این کمیّت و کیفیتی که ملاحظه شد، آیا فقر مادّی و معنوی در جامعه ریشه کن نخواهد شد؟!

این نمونهای از حکمت نماز و زکات، و اثر این دو در سعادت فرد و جامعه بود، بنابراین دینی که برای هر حرکت، سکون، فعل و ترک انسان وظیفهای معین کرده است، که مجموعهٔ واجبات، محرّمات، مستحبّات، مکر وهات و مباحات را تشکیل میدهد، و برای مصونیّت جان و عرض و مال افراد، حقوق و حدودی معیّن نموده، آیا مراعات آنها چه مدینهٔ فاضلهای را به وجود خواهد آورد؟

از مطالعهٔ مثلاً حقوق حیوانی که انسان از او بار میکشد، روشین می شود که حقوق انسان در این دین چگونه تضمین شده است.

حقّ مرکبی که انسان بر او سوار می شود این است: وقتی به منزل رسید، پیش از آن که به غذای خود بپردازد، علوفهٔ او را آماده کند، و به هر آبی رسید آب را بر او عرضه کند که مبادا تشنگی بکشد، و تازیانه بر صورت او نزند، و بر پشت او جز در میدان جهاد ـ هنگامی که ضرورت اقتضا کند ـ نایستد، و بیشتر از طاقت او بر او بار نکند و از او کار نکشد، و ناسزا به او نگوید، و چهرهٔ او را زشت نکند، و در زمین خشک او را تُند، و در علف زار کُند و با مدارا براند، و پشت او را مجلس گفتگو قرار ندهد.

و اگر در کنار دریا سفره برای خود پهن کرد، باقی ماندهٔ آن را در دریا بریزد که حیوانات دریا از جوار او بی بهره نمانند.

و در زمانی که کسی از وجود جاندارهای ذرّهبینی خبری نداشت، دستور داد در آب بول نکنند، که برای آب اهلی است.

این قسمت کمی از حقوق و وظایف انسان در مورد حیوان است، و از آن روشن می شود که برنامهٔ این دین در عدالت اجتماعی و حقوق انسانی چیست.

\_

١. نهج البلاغة، حِكَم، شمارة ١٤٤ (در حصار كنيد اموالتان را به زكات)

برنامهٔ این دین، آبادی و عمران دنیا و آخرت، و سلامت و قوّت جسم و جان انسان است: ﴿ رَبَّنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾. ا

به مقتضای عدل و حکمت و وابستگی دنیا و آخرت و تن و روح به یکدیگر به زندگی مادی و معنوی انسان، به اندازهٔ ارزش آنها پرداخت و فرمود: ﴿ وَ ٱبْتَغِ فِيمَا وَلَا تَنْسَ نَصِيَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾. ٢

و به آبادیِ دنیا و رفاهِ انسان کمال توجّه را داشت، ولی با نظر تبعی نسبت به دنیا، و نظر استقلالی نسبت به آخرت که مقتضای آفرینش دنیا و آخرت است و درخواست انسان را از خدا، حسنهٔ دنیا و آخرت قرار داد و دربیان امام علی حسنهٔ دنیا به وسعت در رزق و معاش و حسن خلق، و حسنهٔ آخرت به رضوان خدا و بهشت تفسیر شده است.

به رشد اقتصادی خصوصاً به زراعت و تجارت اهمیّت داد، و به حکم: ﴿ وَ لِللّٰهِ اللّٰهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ "مؤمن را به غنا و بی نیازی عزیز خواست، و در روایتی از حضرت صادق الله من الزراعة » " و ما فی الاعمال شیئ احبُّ الی الله من الزراعة » " و امیرالمؤمنین علی الله عنرس و آبیاری نخلستان می پر داخته است.

در روایتی آمده است که امام ششم الله به کسی که از بازار کناره گرفت، فرمود: «اغد الی عزّك »<sup>۵</sup> و در روایتی امیرالمؤمنین الله فرمود: «تعرّضوا للتجارات ».<sup>۶</sup>

۱. سورهٔ بقره، آیه ۲۰۱ (پر وردگارا به ما بده در دنیا حسنه و در آخرت حسنه، و حفظ کن ما را از عذاب آتش)

۲. سورهٔ قصص، آیهٔ ۷۷ (و طلب کن در آنچه خدا به تو داده است دار آخرت را، و فراموش مکن بهرهٔ خود را از دنیا)

٣. سورهٔ منافقون، آيهٔ ٨ (و براي خداست عزّت و براي رسول خدا و براي مؤمنين)

۴. وسائل الشیعه، جلد ۱۷، صفحهٔ ۴۲، کتاب تجارت، ابواب مقدمات تجارت، باب ۱۰، حدیث ۳ (و در کارها چیزی نزد خدا محبوب تر از زراعت نیست)

۵. وسائل الشیعه، جلد ۱۷، صفحهٔ ۱۰، کتاب تجارت، ابواب مقدمات تجارت، باب ۱، حدیث ۲ (صبح کـن بـه عزّت خودت)

وسائل الشيعه، جلد ١٧، صفحة ١١، كتاب تجارت، ابواب مقدمات تجارت، باب ١، حـديث ۶ (بـه تـجارتها رو آوريد)

بازار و تجارت اسلام مبتنى است بر كياست، امانت، عقل، درايت و مراعاتِ احكام تجارت: «لا يقعدن في السوق إلا من يعقل الشراء و البيع » أ، « الفقه ثم المتجر ». ٢

در اسلام برای معاملات، واجبات و مستحبات و محرمات و مکروهاتی مقرّر شده است، که تفصیل آنها مجال دیگری می طلبد، و به بعضی از مجموع آنها اشاره می شود: ربا، قسّم، مدح و ستایش فروشنده از متاعی که می فروشد، مذّمت و نکوهش مشتری نسبت به متاعی که می خرد، پنهان کردن عیب و تدلیس و غشّ در هر چه داد و ستد می شود ممنوع است؛ و سوداگر باید حقّ بدهد و حقّ بگیرد، و خیانت نکند، و اگر طرف مقابل پشیمان شد معامله را به هم بزند، و اگر گرفتار عسر و تنگدستی شد به او مهلت بدهد؛ و اگر کسی به او گفت متاعی برای من خریداری کن، از آنچه خود دارد به او ندهد، و اگر گفت متاع مرا بفروش، برای خود نخرد؛ و اگر ترازو را به دست گرفت کمتر بگیرد و بیشتر بدهد هر چند نیّتش آن باشد که به سود خود کم و زیاد نکند، و هر تاجری فاجر است مگر آن کس که درگفتارش صادق است.

و به کسی که می گوید در سودا و معامله با تو به احسان و خوبی رفتار می کنم از او سود نگیرد، خریداران را بدون ملاحظهٔ هیچ رابطه ای به یک نظر ببیند، و متاعی را که نرخ معلوم و معینی دارد بین آن کسی که مماکسه می کند و چانه می زند و آن کس که ساکت است به یک نرخ بفر و شد؛ و کتابت و حساب را یاد بگیرد که بی کتاب و حساب سودا نکند، و متاعی را که مردم به آن محتاجند احتکار ننماید؛ سهل المعامله باشد، به سهولت بخرد و بفر و شد، و به سهولت حقّ مردم را بدهد و حقّ خود را از مردم بگیرد، و بر بدهکار سخت نگیرد، و بعد از معامله در خواست کم کردن بها نکند؛ و هنگامی که بانک مؤذّن بلند شد از بازار به مسجد بشتابد و به ذکر خدا دل را صفا بخشد و به نماز از عالم طبیعت به ماو رای طبیعت پر واز کند: ﴿ فِی بُیُوتِ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَ یُذْکَرَ

١. وسائل الشيعه، جلد ١٧، صفحة ٣٨٢، كتاب تجارت، ابواب آداب تجارت، باب ١، حديث ٣ (در بازار ننشيند
 البته مگر كسى كه عقل خريد و فروش را داشته باشد)

٢. وسائل الشيعه، جلد ١٧، صفحه ٣٨١، كتاب تجارت، ابواب آداب تجارت، باب ١، حديث ١ (فقاهت بعد تجارت)

۲۰۰ آشنایی با اصول دین

فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَ ٱلْأَصَالِ \* رِجَالُ لاَّتُلْهِيهِمْ تِجَـٰرَةُ وَ لَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَ إِنَّامَ لَهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ . ا

هر چند آثار معجزه آسای تعلیم و تربیت اسلام را باید در تمام آیات قرآن و سنّت اهل بیت عصمت جستجو کرد ولی به جهت این که هر شعاعی از آفتاب کتاب و سنّت، کانون نور علم و هدایت است، به آیات آخر سورهٔ فرقان و سه حدیث که آینهٔ سیمای تربیت شدگان این مکتب است اکتفا می شود:

١ = ﴿ وَ عِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَ إِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِٰلُونَ قَالُواْ
 سَلاَمًا \* وَ ٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَ قِينَمًا \* وَ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَ مُقَامًا \* وَٱلَّذِينَ إِذَا ٱنْفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ
 جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَ مُقَامًا \* وَٱلَّذِينَ إِذَا ٱلنَّفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ
 وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَٰلِكَ قَوَامًا \* وَ ٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلْهَا ءَاَخَر وَ لَا يَوْتُكُونَ وَ مَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلْقَ ٱلْثَامًا \* يُضَعَفْ لَهُ ٱلنَّقَى اللَّهِ عَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَى عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَاتِكَ النَّقُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَتَابًا \* وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَ إِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُواْ كِرَامًا \* وَٱلَّذِينَ إِذَا عَرُوا بَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَا \* وَٱللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّا هَا لَا لَا عُرَوْنَ الْغُرُونَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَ لَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْقَلْمَ الْحَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَ

اثر بندگی برای خداوند رحمان که رحمت واسعهٔ او، بر وفاجر را فرا گرفته، آن است که راه رفتن عبادالرحمن بر زمین ـکه نشانهٔ رفتار آنهاست ـنه به تکلف است و نه به تجبر.

۱. سورهٔ نور، آیهٔ ۳۷، ۳۷ (در خانه هایی که اذن داده است خدا که بلند شوند و اسم خدا در آنها یاد شود، تسبیح می کند برای خدا در آن خانه ها صبح و شب مردانی که تجارت و خرید و فروش آنها را از ذکر خدا و به پا داشتن نماز و دادن زکات غافل نمی کند، می ترسند از روزی که دگرگون می شود در آن روز دلها و دیده ها) ۲. سورهٔ فرقان، آیات ۶۳ تا ۷۶

عباد الرحمن کسانی هستند که در پیشگاه خالقْ ذلیل، و در برابر خلقْ متواضع و فروتنند، که نه تنها به دیگران آزار و اذیّتی ندارند، بلکه اذیّت و آزار دیگران را تحمّل میکنند، و در برابر آنهاکه به جهل و نادانی با آنان سخن میگویند، به جای آن که مقابله به مثل کنند، نه تنها به حلم و برد باری متعرّض آنها نمی شوند، بلکه برای آنها سلامت از مرض جهالت را آرزو میکنند: ﴿ وَ إِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَلِهِلُونَ قَالُواْ سَلاَمًا ﴾.

کسانی که شعارشان سلام و سلامت برای بیگانگان و مخالفان است، برای آشنایان و موافقان بجز مواسات و ایثار از آنان انتظاری نیست.

این گفتار و رفتارِ روز آنها است، و امّا حالاتشان در شب این است که به آفاق آسمان چشم می دوزند، و آیات علم و قدرت و حکمت خداوند را در ستارهها و کهکشانها می بینند، و با تجلّی عظمت خداوند در آن آیات، شب را به قیام و سجود می گذرانند: ﴿ یَبِیتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَ قِیَامًا ﴾.

و چون با دقّت مى نگرند كه مىليونها ستاره سر بر خط فىرمانند، و از مىدار خىود كوچكترين تخلّفى ندارند، از ترس انحراف خود از مدار دين و آيين الهى مى گويند: ﴿ رَبِّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾.

نسبت به اموالشان ـ که مانند خون ، مایهٔ حیات جامعه است ـ بـ ه گـونهای عـمل میکنند که از امساک به فشار خون ، و از اسراف در انفاق به فقرالدم مبتلا نشوند، و از حدّ اعتدال خارج نمی شوند، تا هم به خود برسند و هم به دیگران : ﴿ وَ ٱلَّذِینَ إِذَاۤ أَنْفَقُواْ لَمْ یُشْرِفُواْ وَ لَمْ یَقْتُرُواْ وَ كَانَ بَیْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾.

آنان كسانى هستند كه دل و زبان را به شرك، و دست را به خون ناحقٌ و دامن را به زنا آلوده نمى كنند: ﴿ وَ ٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَآخَر وَ لَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَ لَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَ لَا يَزْنُونَ وَ مَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾.

آنان کسانی هستند که از دروغ و باطل برکنار هستند، و با بزرگواری ، از لغو و گفتار و رفتار بیهوده می گذرند، و چنین افرادی که از حضور در مجلس باطل و ناحق امتناع می و رزند و کرامت و بزرگواریشان اجازه نمی دهد که خود را به لغو و عبث آلوده

كنند، از درخت وجودشان جز ميوهٔ علم، حكمت، امانت، صداقت و عدالت چيده نمي شود: ﴿ وَ ٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَ إِذَا مَرُّواْ بِاللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾.

آنان کسانی هستند که وقتی به آیات خدا تذکّر داده می شوند، کور و کر، بر آنها نمی افتند، بلکه گوش جان به آیات خدا می دهند، و با چشم تفکّر و تدبّر در آنها می نگرند: ﴿ وَ ٱلَّذِینَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِئَایَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ یَخِرُّوا عَلَیْهَا صُمَّا وَ عُمْیَانًا ﴾.

۲ ـ در روایتی از رسول خدا الله الله است که فرمود: ایـمان مـؤمن کـامل نمی شود مگر آن که صد و سه خصلت را فراگیرد؛ از آن خصال چند خصلت قریب به مضمون ذکر می شود:

علم مؤمن کثیر و حلم او عظیم است، تذکّر دهندهٔ غافل و معلّم جاهل است، کسی که او را آزار کند از او آزار نمی بیند، در آنچه که به کار او نمی آید وارد نمی شود، کسی را به مصیبت شماتت نمی کند، و کسی را به غیبت یاد نمی کند، کمک غریب و پدر یتیم است، شادی او در چهرهٔ او و حزن و اندوه او در دل اوست، سرّ کسی را کشف نمی کند، ستر کسی را هتک نمی کند، امین بر امانتها و دور از خیانتهاست، حرکات او ادب و کلام او عَجب است، و از امور طالب اعلای آنها و از اخلاق طالب اسنای آنهاست، قلب او با تقوا و علم او پاکیزه است، هرگاه قدرت پیدا کند عفو می کند، و هرگاه و عده دهد و فا می کند، نه در بغضش غرق و نه در حبّش هلاک می شود (حب و بغض او، او را از اعتدال خارج نمی کند) باطل را از دوستش نمی پذیرد، و حقّ را بغض او، او را از اعتدال خارج نمی کند) باطل را از دوستش نمی پذیرد، و حقّ را برد شمنش ردّ نمی کند، و نمی آمو زد مگر برای آن که بداند، و دانا نمی شود مگر برای

١. سورهٔ يس، آيهٔ ۵۸

فروع دین محمد مین

آن که به کار ببندد و عمل کند، اگر با اهل دنیا راه برود زیرکترین آنان است، و اگر با اهل آخرت راه رود پارساترین آنان است. ا

۳ مدار کمال در کلمات پیشوایان دین بر عقل و علم و ایمان است؛ و نسبت به هر یک به مستفاد قسمتی از یک حدیث از امام چهارم حضرت زین العابدین الحیاد اکتفا می شود که قریب به مضمون آن این است:

اگرکسی را دیدید که از سیرت و منطق خود، ترس و عبادت و زهد را نشان می دهد و در حرکات خود خضوع و فروتنی را اظهار می کند، شتاب زده نشوید، فریب او را نخورید، چه بسیار کسانی هستند که از دسترسی به دنیا عاجزند، پس دین را وسیلهٔ صید دلها قرار می دهند، ولی اگر متمکن از حرامی شوند در آن فرو می روند؛ و هرگاه دیدید از حرام هم عفّت می ورزد، باز هم مغرور نشوید، چون شهوتها و هوسهای خلق مختلف است، چه بسیاری از مردمان که از مال حرام هر چند زیاد باشد رو برمی گردانند ولی در مقابلِ شهوتِ دامن، خود را می بازند؛ و اگر دیدید از آن هم عفّت ورزید مغرور نشوید تا ببینید که عقل او چگونه است، چه بسیارند کسانی که همهٔ آنها را ترک کردند، ولی به عقلی متین رجوع نکردند، و افسادشان به جهل از اصلاحشان به عقل بیشتر است؛ و اگر عقلش را هم میشود برخلاف عقل، یا با عقلش برخلاف هوی، و محبتش نسبت به ریاستهای می شود برخلاف عقل، یا با عقلش برخلاف هوی، و محبتش نسبت به ریاستهای باطل چگونه است که در میان مردمان کسانی هستند که تارک دنیا برای دنیایند. ۲

نتیجه آن که معیار کمال، سخنان فریبنده و اعتمال متواضعانه نیست و صرفنظر از شهوت مال و شکم و دامن نیست، بلکه معیار کمال عقلی است که از کدورت جهل تصفیه شده تا مبدأ صلاح و اصلاح شود، و هوایی است که تابع امر و فرمان خدا باشد که هیچ هوسی حتی شهوت جاه و مقام او را نفریبد و از عزّت با باطل بگذرد و ذلّت با حقّ را انتخاب کند.

۲ ـ عنوان بصرى كه نود و چهار سال از عمرش گذشته بود، و سالها نزد

١. بحار الانوار، جلد ٤٤، صفحهٔ ٣١٠

٢. بحار الانوار، جلد ٢، صفحه ٨٤

مالک بن أنس \_امام مذهب مالکی \_ برای تحصیل علم رفت و آمد می کرد، چون امام ششم الله به مدینه آمد از آن حضرت درخواست کرد که به خدمتش برای کسب علم بیاید، حضرت فرمود: «من مردی هستم مطلوب \_ که در طلب من هستند \_ و با ایس حال در هر ساعتی از شب و روز به أو راد و اذ کاری مشغول هستم. »

عنوان غمگین شد و به روضهٔ رسول خدا الله الله و دو رکعت نماز خواند و دعا کرد که قلب آن حضرت به او معطوف شود و از علم او بهرهای ببرد که به راه مستقیم خدا هدایت شود، و غمگین به خانه برگشت. دلش اسیر محبّت آن جناب شد، و برای تحصیل علم به نزد مالک هم نرفت، و جز برای نماز واجب از خانه بیرون نمی آمد.

چون صبرش تمام شد روزی بعد از نماز عصر بر در خانهٔ آن حضرت رفت ، خادم گفت: چه حاجت داری؟

گفت: حاجت من سلام بر شریف است.

جواب داد: او در مصلای خود ایستاده.

عنوان بر در خانه نشست، خادم بيرون آمد، گفت: داخل شو بر بركت خدا.

عنوان گفت: داخل شدم و سلام کردم؛ جواب سلام داد و فرمود: بنشین، خدا تو را بیامر زد، مدّتی سر به زیر انداخت، بعد سر بلند کرد و از کُنیهٔ من پرسید و دعا کرد.

با خود گفتم: اگر در این زیارت و سلام به جز این دعا چیزی نصیبم نشود، همین دعا بسیار است.

بعد سر بلند کر د و فر مو د: حاجت تو چیست؟

گفتم: از خدا خواستهام قلب تو را به من متوجّه، و از علم تو روزیم کند و امیدوارم دعا به اجابت رسیده باشد.

فرمود: یا أبا عبدالله علم به تعلّم نیست، این است و جز این نیست: علم نوری است که در قلب آن کس که خدا هدایت او را خواسته باشد واقع می شود؛ پس اگر مراد تو علم است در خود حقیقت بندگی طلب کن، و علم را به استعمالِ علم و عمل به آن بطلب، و از خدا فهم بخواه تا تو را بفهماند.

فروع دین محمد

گفتم: حقیقت بندگی چیست؟

فرمود: سه چيز است:

آن که بندهٔ خدا، خود را مالک آنچه خدا به او داده نداند، چون بندگان خدا ملکی ندارند، مال را مل الله می بینند و هر جا که خدا امر کرده آن مال را می گذارند.

و آن که بنده برای خود تدبیری نیندیشد.

و آن که تمام اشتغالش در آن باشد که خدا او را به آن امر، و از آن نهی کرده است. پس چون برای خود ملکی ندید، انفاق در آنچه خدا امر کرده که مالش را در آن انفاق کند آسان می شود، و چون تدبیر خود را به مدبّر خود و اگذار کرد مصائب دنیا بر او آسان می شود، و چون به امر و نهی خدا مشغول شد فرصتی برای مراء و مباهات با مردمان پیدا نـمی کند؛ پس چون خدا بندهٔ خود را به این سه امر اکرام کرد، دنیا و شیطان و خلق بر او سهل و آسان می شود، دنیا را برای افزون طلبی و فخرفروشی طلب نمی کند، و آنچه نزد مردمان است برای عزّت و بر تری نمی طلبد، و ایام عمر ش را بیهوده از دست نمی دهد.

پس این اوّل درجهٔ تقوی است که خداوند تبارک و تعالیٰ فرمود: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾. ا

گفتم: يا ابا عبدالله مرا و صيّت كن.

فرمود: تو را به نُه چیز وصیّت میکنم و آنها وصیّت من است برای کسانی که مرادشان راه به سوی خداست، و از خدا میخواهم که تو را برای عمل به آن موفّق کند: سه وصیّت در حلم و سه وصیّت در علم است.

امًا آن چه در ریاضت است: بپرهیز از آن که چیزی را که اشتها نداری بخوری، که مورث بُله و حماقت است، و جز هنگام گرسنگی نخوری، و هرگاه خوردی حلال بخور و نام خدا را ببر، و حدیث پیغمبر المی شوت را به یاد آور که فرمود: آدمی ظرفی را بدتر از شکم خود پُر نکرده است، پس اگر چاره نبود ثلث آن برای خوردن و ثلث آن

۱. سورهٔ قصص، آیهٔ ۸۳ (آن خانهٔ آخرت است، قرار می دهیم آن را برای کسانی که اراده نمی کنند بلندی و فساد را در زمین)

برای نوشیدن و ثلث آن برای نفس کشیدن باشد.

و امّا آن وصیّتها که در حلم است: کسی که به تو گفت: اگر یکی بگویی ده تا می شنوی، تو بگو: اگر ده تا بگویی یکی نخواهی شنید؛ و کسی که ناسزا به تو بگوید، پس به او بگو: اگر در آن چه می گویی راستگو هستی، از خدا می خواهم مرا بیامرزد، و اگر دروغگویی از خدا می خواهم تو را بیامرزد؛ و کسی که به تو وعدهٔ فحش می دهد تو به او وعدهٔ نصیحت بده.

و امّا آن وصیّتها که در علم است: پس آن چه نمی دانی از دانایان بپرس، و بپرهیز از آن که از آنان به طریق تعنّت و تجربه سؤال کنی، و بپرهیز از آن که در آنچه نمی دانی به رأی و گمان خود عمل کنی، و تا آن جا که میسّر است به احتیاط عمل کن؛ و از فتوا دادن بگریز آن چنان که از شیر می گریزی، و گردنت را پُل قرار نده که مردمان بر آن بگذرند. برخیز که تو را نصیحت کردم و و رد مرا بر من فاسد مکن، که من به خود مشغولم و السّلامُ عَلیٰ مَن اتّبَعَ الْهُدیٰ. السّلامُ عَلیٰ مَن اتّبَعَ الْهُدیٰ. السّلامُ عَلیٰ مَن اتّبَعَ الْهُدیٰ. ا

شرح این آیات و روایات در این مختصر نمی گنجد، که فهم هر آیهای از آن آیات و هر جملهای از این روایات نیازمند به بحث مفصّلی است، و به آنچه بیان شد اکتفا می شود. در خاتمه توجّه به دو نکته لازم است:

### الف: تعبّد در دین

ملاحظهٔ اصول و فروع دین اسلام، و تفکّر در عبادات و معاملات، و تأمّل در سیاساتِ این دین در تدبیر نفس و منزل و مدینه و تدبّر در آداب این دین در مستحبّات و مکروهات مبیّن حکمت بالغه در این مقرّرات است. این امری طبیعی است که درک حکمت تمام احکام، بلکه درک تمام حکمت هر حکمی، در دینی که برنامهٔ سعادت انسان در تمام عوالم زندگی اوست میسّر نیست، مگر برای کسی که محیط بر آن عوالم و حوایج انسان در آنها، و طرق تأمین آن حوایج باشد، و ندانستن حکمتِ حکمی دلیل عدم حکمت در آن حکم نیست.

١. بحار الانوار، جلد ١، صفحهٔ ٢٢۴

و همچنان که کتاب خلقت و تکوین محکمات و متشابهاتی دارد، کتاب تشریع هم محکمات و متشابهاتی دارد، و در اثر و جود متشابهات نباید از محکمات دست برداشت، و همچنین نباید و جود متشابهات را در نظام خلقت و دین عبث و بیهوده پنداشت: ﴿ وَ ٱلَّراسِخُونَ فِی ٱلعِلْم یَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ کُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾. ا

و باید دانست که حیات دنیوی انسان نسبت به آخرت به منزلهٔ حیات جنین در رحم است، که در آن جا قوا و اعضایی به او داده می شود، و جنین هر چند دارای عقل و شعور باشد، ادراک کاربرد و نتیجهٔ وجود آن اعضا برای او میسر نیست، و هرگز نمی تواند بفهمد که حکمت تشکیلات اسرار آمیز مغز چیست، یا دستگاه بینایی و شنوایی و جهاز تنفس برای او به چه کار می آید، امًا وقتی به دنیا قدم گذاشت حکمت آنها ظاهر می شود.

همچنین جنین جان انسان در رحم مادرِ طبیعت، به وسیلهٔ تعلیم و تربیتِ وحی الهی باید به قوا و اعضایی مجهّز شود که ابزار حیات ابدی اوست، و حکمت آن دستو رات بعد از قدم گذاشتن به عالم آخرت که نسبت آن به دنیا، نسبت دنیا به رحم مادر است ـ روشن می شود. به این جهت تعبّد در احکام دین از ضروریّات خلقت انسان است، بلکه از ضروریّات کمال انسانی است، چون ارزش عامل به عمل است، و ارزش عمل، به داعی و محرّک عامل بر آن عمل است، و بیان معصوم الله هم راهنمای به این واقعیّت است که می فرماید: « انّما الاعمال بالنیّات و لکلّ امریءِ مانوی » آز این رو اطاعت خدا برای خدا با چشم پوشیدن از مصلحت و مفسده و نفع و ضرر، مقام مقرّبین است.

## ب: لزوم تقليد از علماي دين

انسانی که حفظ حیات و سلامت او تابع مقرّرات و قوانین است، چاره ندارد که

۱. سورهٔ آلعمران، آیهٔ ۷ (کسانی که در علم رسوخ دارند، می گویند: ایمان آور دیم به او، همهٔ آنها از نزد پرور دگارماست)

وسائل الشیعه، جلد ۱، صفحهٔ ۴۹، ابواب مقدمهٔ عبادات، باب ۵، حدیث ۱۰ (این است و جز این نیست که اعمال وابسته به نیّتها است و برای هر کس آن است که نیّت کرده است)

برای حفظ سلامت خود یا طبیب باشد، و یا به طبیب حاذق مورد اعتماد مراجعه کند و به دستور او عمل نماید، و یا جانب احتیاط را بگیرد و از هر چه که احتمال می دهد مضر به حال اوست خودداری کند؛ تا بداند یا از دانا بپرسد.

بلکه تقلید از ضروریّات زندگی انسان است، چه عالم باشد و چه جاهل؛ نیاز جاهل به تقلید در زندگی روزمرهاش محتاج به بیان نیست، و نیاز عالم به تقلید به این جهت است که هر دانشمندی دایرهٔ دانش او به قسمت ناچیزی از احتیاجات او محدود است، مثلاً دانشمند در طبّ باید در ساختمان خانهاش مقلّد مهندس و معمار ساختمان باشد، و اگر سوار هواپیما شد مقلّد خلبان، و اگر سوار کشتی شد پیر و بی چون و چرای ناخدا باشد.

بلکه با انشعاب طبّ اگر متخصّص در عضوی شد، در عضو دیگر باید مقلّدِ متخصّص دیگر باشد؛ در نتیجه زندگی هیچ فردی بدون تقلید اداره نمی شود.

بنابر این کسی که ایمان به دین دارد، و می داند که در دین برای او وظایف و تکالیفی معیّن شده است، به حکم عقل و فطرت خود ملزم است که نسبت به آن وظایف یکی از سه راه را انتخاب کند: یا علم به آنها را تحصیل کند، و یا از عالم به آنها پیروی نماید، و یا جانب احتیاط را مراعات کند، و در صورتی که نه عالم به آن وظایف است و نه اهل احتیاط، راه، منحصر به پیروی از نظریّات عالم و دانشمند به آن احکام است، و اگر دانشمندان و متخصّصان در آن احکام اختلاف نظر داشتند، از نظرِ اعلم آنان پیروی کند، همچنان که اگر نظر طبیبان در تشخیص درد و علاج آن مختلف بود، باید به اعلم آنان رجوع نماید.

و چون دین اسلام دین علم است، و هر عملی ـ هر چند به واسطه ـ باید بـ ه عـ لم منتهی شود، تقلید هم که اعتماد و استناد به رأی و نظر عالم و مجتهد در احکام دیـن است ـ چنان که روشن شد ـ باید بر مبنای علم و عقل و فطرت باشد: ﴿ وَ لَاتَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَ ٱلْبُصَرَ وَ ٱلْفُوَّادَكُلُّ أُوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾. ا

۱. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۳۶(و پیروی نکن آنچه را که به آن علم نداری، همانا گوش و چشم و دل همهٔ آنها مسئولند)

# فهرست کتب

- ١. إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي)، قم مؤسسة آل البيت الملك
  - ٢. أسباب النزول ، مؤسسة الحلبي و شركاه القاهرة
    - ٣. أسد الغابة ، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت
  - أسنى المطالب ، مكتبة أميرالمؤمنين على \_اصفهان
  - ٥. إعلام الورى بأعلام الهدى ، مؤسسة آل البيت الله على ـ قم
    - الآحادو المثاني، دار الدراية
    - ٧. الإحتجاج، دار النعمان \_النجف الأشرف
  - ٨. الإختصاص ، جماعة المدرسين في الحوزه العلمية \_قم
    - ٩. الأربعون حديثاً ، مدرسة الإمام المهدى الله \_قم
- ١٠. الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، قم مؤسسة آل البيت الله
  - ١١. الإستيعاب في معرفة الأصحاب، دار النهضة \_مصر \_القاهرة
    - 17. الإصابة في تمييز الصحابة ، دار الكتب العلمية \_بيروت
    - ١٣. الإفصاح في إمامة أميرالمؤمنين الله ، مؤسسة البعثة \_قم
- ١٤. الإقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد ، مكتبة جامع چهلستون ـطهران
  - 10. الأمالي للصدوق ، مؤسسة البعثة \_قم
    - 16. الأمالي للطوسي ، دار الثقافة ـ قم

۲۱۰ آشنایی با اصول دین

- 1٧. الأمالي للمفيد ، جماعة المدرسين \_قم
- ١٨. الإمامة و التبصرة من الحيرة ، مدرسة الإمام المهدى الله ـ قم
  - 19. الإيضاح ، انتشارات دانشگاه طهران
  - · ٢. البداية و النهاية ، دار إحياء التراث العربي \_بيروت
- ٢١. البيان في أخبار صاحب الزمان (في آخركتاب كفاية الطالب)، دار إحياء تراث أهل البيت الله
  - ٢٢. التاريخ الكبير ، المكتبة الإسلامية \_ دياربكر
  - ٢٣. التبيان في تفسير القرآن ، دار إحياء التراث العربي
    - ۲۴. التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي
  - . التلخيص (في هامش المستدرك)، دار الكتب العربي ـ بيروت
    - ۲۶. التوحيد ، جامعة المدرسين ـ قم
    - ۲۷. الثقات ، مؤسسة الكتب الثقافية
    - ۲۸. الجامع الصغير، دار الفكر ـ بيروت
  - ٢٩. الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت
    - .٣٠. الجرح و التعديل ، دار إحياء التراث العربي ـبيروت
    - ٣١. الخرائج و الجرائح ، مؤسسة الإمام المهدى الله \_قم
      - ٣٢. الخصال ، جامعة المدرسين ـ قم
        - **٣٣. الدر المنثور** ، دار المعرفة
      - ٣٤. الدعوات ، مدرسة الإمام المهدى الله
      - ٣٥. الرسائل العشر ، جامعة المدرسين ـ قم
      - **٣٤. السنن الكبرى للبيهقى** ، دار الفكر ـ بيروت
      - ٣٧. السنن الكبرى للنسائى ، دار الكتب العلمية \_لبنان
        - ٣٨. السيرة النبوية لابن كثير ، دار المعرفة \_بيروت
    - ٣٩. السيرة النبوية لابن هشام ، مكتبة محمد على صبيح و أولاده بمصر
      - ۴٠. الصواعق المحرقة ، مكتبة القاهرة
      - ۴۱. الطبقات الكبرى ، دار صادر ـ بيروت

فهرست کتب ۴۱۱

- ٤٢. الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف ، مطبعة الخيام \_قم
  - ۴٣. العمدة ، جامعة المدرسين ـ قم
  - ۴۴. الغيبة للطوسى ، مؤسسة المعارف الإسلامية \_قم
- ۴۵. الفائق في غريب الحديث ، دار الكتب العلمية ـبيروت
- ۴۶. الفتوحات الإسلامية بعد مضيّ الفتوحات النبوية ، المكتبة التجارية الكبري بمصر
  - **۴۷. الفضائل**، المكتبة الحيدرية \_النجف الأشرف
    - ۴۸. الكافي ، دار الكتب الاسلامية
  - ۴٩. الكامل في التاريخ ، ادارة الطباعة المنيرية \_مصر
    - ۵٠. المجازات النبوية ، مكتبة بصيرتي ـ قم
      - 10. المحاسن ، دار الكتب الاسلامية
  - ۵۲. المستدرك على الصحيحين ، دار المعرفة \_بيروت
  - **۵۳. المسترشد**، مؤسسة الثقافة الإسلامية لكوشانبور
    - .۵۴ المصنّف ، المجلس العلمي
    - ۵۵. المعجم الاوسط، دار الحرمين
    - ۵۶. المعجم الصغير، دار الكتب العلمية ـ بيروت
      - ۵۷. المعجم الكبير، مكتبة ابن تيمية ـ القاهرة
  - ۵۸. المعيار و الموازنة ، مؤسسة المحمودي ـ بيروت
    - ۵۹. المناقب ، جامعة المدرسين ـ قم
    - . ج. النكت الاعتقادية ، دار المفيد ـ بيروت
    - 81. الهداية ، مؤسسة الإمام الهادي الله \_ قم
    - 87. أنساب الأشراف ، مؤسسة الأعلمي ـبيروت
  - ۶۳. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، مرتضوى \_طهران
    - 84. بحارالأنوار ، مؤسسة الوفاء ـ بيروت
  - .50 بصائر الدرجات الكبرى ، مؤسسة الأعلمي طهران
  - ۶۶. بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، دار الطلايع

۶۷. تاريخ الطبرى (تاريخ الأمم و الملوك)، مؤسسة الأعلمي ـ بيروت

۶۸. تاريخ بغداد أو مدينة الإسلام ، دار الكتب العلمية \_بيروت

۶۹. تاريخ مدينة دمشق ، دار الفكر ـ بيروت

٧٠. تحف العقول عن آل الرسول ، جامعة المدرسين \_قم

٧١. تحفة الاحوذي في شرح الترمذي ، دار الكتب العلمية ـبيروت

٧٢. تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة ، دار الكتب العربي ـ بيروت

٧٣. تفسير ابن كثير (تفسير القرآن العظيم)، دارالمعرفة \_بيروت

٧٤. تفسير أبي حمزة الثمالي ، دفتر نشر الهادي

٧٥. تفسير الثعالبي المسمى بجواهر الحصان ، دار إحياء التراث العربي

٧٤. تفسير العياشي ، المكتبة العلمية الإسلامية

٧٧. تفسير القرآن للصنعاني ، مكتبة الرشد \_الرياض

٧٨. تفسير القمى ، دار الكتاب \_ قم

٧٩. تفسير فرات الكوفي ، وزارة الثقافة و الارشاد الاسلامي

٨٠. تنقيح المقال ، مطبعة المرتضوية \_النجف الاشرف

٨١. تهذيب الأحكام، دار الكتب الاسلامية \_طهران

۸۲. تهذیب التهذیب ، دار الفکر ـ بیروت

٨٣. تهذيب الكمال ، مؤسسة الرسالة

٨٠. جامع الأحاديث ، دار الفكر \_بيروت

٨٥. جامع البيان في تأويل آي القرآن ، دار الفكر \_بيروت

**۸۶. جامع المسانيد و السنن ، دار الفكر** 

٨٧. جمهرة اللغة ، دار العلم للملايين ـبيروت

۸۸. جواهر العقدين في فضل الشرفين ، دار الكتب العلمية \_بيروت

**٨٩. حلية الأولياء ،** دار الفكر ـ بيروت

. ٩. خصائص الأئمة ، مجمع البحوث الإسلامية \_الرضوية

**٩١. خصائص الوحى المبين**، دار القرآن الكريم ـ قم

فهرست کتب

٩٢. خصائص أمير المؤمنين الله ، مكتبة نينوى الحديثة

٩٣. دعائم الإسلام، دار المعارف

٩٤. دلائل الإمامة ، مؤسسة البعثة \_قم

٩٥. دلائل النبوة ، دار طيبة \_ رياض

96. ذخائر العقبي في مناقب ذوى القربي ، مكتبة القدسي \_القاهرة

٩٧ . **ذيل تاريخ بغداد** ، دار الكتب العلمية ـبيروت

٩٨. رسائل المرتضى ، دار القرآن الكريم ـقم

99. روضة الواعظين ، منشورات الرضى ـ قم

٠١٠. زبدة البيان في أحكام القرآن ، مكتبة المرتضوية \_طهران

1 · ۱. سبل الهدى و الرشاد ، دار الكتب العلمية \_بيروت

١٠٢. سعد السعود ، المكتبة الحيدرية في النجف

١٠٣. سنن أبن ماجة ، دار الفكر ـ بيروت

۱۰۴. سنن أبي داود ، دار الفكر ـ بيروت

1.0 . سنن الترمذي ، دار الفكر ـ بيروت

١٠٤. شرح الأخبار في فضائل الائمة الأطهار الله ، جامعة المدرسين \_قم

1 · ٧ . شرح السنة ، المكتب الإسلامي

١٠٨ . شرح المواقف ، مطبعة السادة بجوار محافظة مصر

1 · ٩. شرح نهج البلاغه ابن أبي الحديد ، دار احياء الكتب العربية

١١٠. شواهد التنزيل لقواعد التفضيل في آيات النازلة في أهل البيت الله وزارة الإرشاد الاسلامي

١١١. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ، مؤسسة الرسالة

۱۱۲. صحيح البخاري ، دار الفكر \_بيروت

١١٣. صحيح مسلم، دار الفكر ـ بيروت

11۴. طبقات المحدثين بإصبهان و الواردين عليها ، مؤسسة الرسالة \_بيروت

١١٥. عقد الدرر، مكتبة عالم الفكر القاهرة

118. علل الشرايع، دار إحياء التراث العربي

آشنایی با اصول دین

١١٧. عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية ، مطبعة سيد الشهداء الله قم

۱۱۸. عهد عتيق و عهد جديد (تورات و انجيل )، طبع دروگولين در مدينه لپسيا (لپسيک) در سنه

۱۹۸۵.۱۱۹ مترجم از زبان اصلی یونانی

. ١٢٠. عيون أخبار الرضا الله ، انتشارات جهان \_طهران

171. فتح الباري شرح صحيح البخاري ، دار المعرفة للطباعة و النشر \_لبنان

١٢٢. فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ، مؤسّسة الرسالة \_بيروت

١٢٣. فضائل الصحابة للنسائي، دار الكتب العلمية ـبيروت

١٢٢. فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار الكتب العلمية ـ بيروت

1 ٢٥ . كتاب السنة ، المكتب الاسلامي ـ بيروت

١٢۶. كتاب الغيبة ، مكتبة الصدوق ـ طهران

۱۲۷ . كشف الغطاء ، مهدوى \_اصفهان

١٢٨. كشف الغمة في معرفة الأئمة ، مكتبة ابن هاشمي ـ تبريز

179. كفاية الأثر في النص على الأئمة الأثنى عشر ، انتشارات بيدار \_قم

١٣٠. كفاية الطالب في مناقب على بن ابي طالب الله ، دار احياء التراث اهل البيت الله على - طهران

١٣١. كمال الدين و تمام النعمة ، جامعة المدرسين \_قم

١٣٢. كنز العمال ، مؤسسة الرسالة \_لبنان

١٣٣ . كنز الفوائد ، مكتبة المصطفوي ـ قم

174. لسان الميزان ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات \_بيروت

1٣٥. مجمع البيان في تفسير القرآن ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ـ بيروت

**١٣۶. مجمع الزوائدو منبع الفوائد، د**ار الكتب العلمية ـ بيروت

۱۳۷. مسند ابن الجعد ، دار الكتب العلمية ـبيروت

**١٣٨. مسند أبي حنيفة** ، مكتبة الكوثر ـ الرياض

۱۳۹. مسند أبى داود الطيالسى ، دار الحديث ـ بيروت

14. مسند أبي يعلى الموصلي ، دار المأمون للتراث

۱۴۱. مسند أحمد بن حنبل ، دار صادر ـ بيروت

فهرست کتب

1 ۴۲ . مسند الشاميين ، مؤسسة الرسالة ـ بيروت

14٣. مسند سعد بن أبي وقاص ، دار البشائر الإسلامية \_بيروت

١٢۴. مصباح المتهجد، مؤسسة فقه الشيعة \_لبنان

**۱۴۵. مصنف ابن أبي شيبة ، دار الفكر** 

146. معاني الأخبار ، جامعة المدرسين \_قم

١٤٧. معانى القرآن ، جامعة أم القرى ـ المملكة السعودية

۱۴۸. معجم البلدان ، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت

1 \* ٩ . مناقب آل أبي طالب ، مؤسسة انتشارات علامه \_قم

١٥٠. مناقب الإمام أميرالمؤمنين على الله ، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية

١٥١. من لا يحضره الفقيه ، دار الكتب الاسلامية

107. موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان ، دار الكتب العلمية ـ بيروت

10٣. ميزان الإعتدال ، دار المعرفة \_بيروت

١٥٤. نظم درر السمطين ، من مخطوطات مكتبة أميرالمؤمنين الله

100. نور الأبصار، دار الفكر بيروت

108. نهاية ابن أثير ، المكتبة الاسلامية

١٥٧. نيل الأوطار من أحاديث سيد الخيار ، دار الجيل ـ بيروت

١٥٨. وسائل الشيعة ، مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث \_قم

١٥٩. وصول الأخيار إلى أصول الأخبار ، مجمع الذخائر الإسلامية

180. ينابيع المودة ، دار الأسوة